HUMANISME DALAM PEMIKIRAN KEBUDAYAAN
- SUTAN TAKDIR ALISJAHBANA :
SUATU KAJIAN FILOSOFIS

TESIS

Diajukan untuk melengkapi persyaratan
dalam memperoleh gelar Magister Humaniora
pada Program Studi Ilmu Filsafat Program Pascasarjana
Fakultas Ilmu Pengetahuan Budaya Universitas Indonesia

Oleh
ELIS TETI RUSMIATI
NPM 670005020X

. PROGRAM PASCASARJANA PROGRAM STUDLILMU FILSAFAT .
FAKULTAS ILMU PENGETAHUAN BUDAYA
UNIVERSITAS INDONESIA
DEPOK
2003



SURAT PERNYATAAN

Seluruh isi Tesis ini menjadi
tanggung jawab penulis

Jakarta, 26 Agustus 2003
Penulis

ELIS TETI RUSMIATI
- NPM 670005020X



LEMBAR PENGESAHAN

Tesis ini telah diujikan pada hari Senin, 25 Agustus 2003 pukul 11.00 — 13.00 WIB.
dengan susunan penguji sebagai berikut:

Tanda Tangan

1. Prof. Dr. Soerianto Poespowardojo
Ketua Penguji

2. Dr. V. Irmayanti M. Budianto, Msi
Pembimbing/Penguji

3. Prof. Dr. Toeti Heraty Noerhadi
Penguji

4. Prof. Dr. M. Sastrapratedja
Penguji

5. Dr. A. Agus Nugroho
Penguji

Disahkan oleh:
Depok,

Ketua Program Studi Ilmu Filsafat
Program Pascasarjana FIB Ul &

A -

Prof. Dt Soerjanto Poespowardojo
NIP. 130 353 85

-‘:csE\'AD,ﬁlfan
. Bakisitas Ilmu Peng. Budaya

.

P, 130 246 668



KATA PENGANTAR

Puji syukur atas kekuatan yang diberikan Allah SWT., akhirnya Tesis ini terselesaikan.
Penulisan Tesis dengan judul Humanisme dalam Pemikiran Kebudayaan Sutan Takdir
Alisjahbana: Suatu Kajian Filosofis ini, dilaksanakan dalam rangka penyelesaian studi
pada Program Studi Ilmu Filsafat, Bidang Ilmu Pengetahuan Budaya, Program

Pascasarjana Universitas Indonesia.

Kehadiran Tesis ini diharapkan dapat bermanfaat tidak hanya bagi Penulis sendiri tetapi
juga bagi pengembangan ilmu pengetahuan khususnya bidang filsafat, terutama filsafat di
Indonesia. Lebih jauh daripada itu, dengan pengambilan judul Tesis seperti di atas,
diharapkan bisa menjadi salah satu langkah untuk lebih menghargai kehadiran para tokoh

filsuf di Indonesia.

Disadari sepenuhnya bahwa Tesis ini masih jauh mendekati kesempurnaan. Namun
demikian, dengan keterbatasan ini semoga menjadi motivasi bagi Penulis untuk menjadi

bahan pemikiran agar lebih baik lagi di masa-masa mendatang.

Selama penelitian dalam menyelesaikan Tesis ini, Penulis mendapat banyak bantuan dari
berbagai pihak, baik moril maupun materil. Oleh karena itu, dengan kerendahan hati
. Penulis ingin menyampaikan rasa terima kasih kepada berbagai pihak yang telah banyak
membantu. Secara k’husus, rasa terima kasih ini juga disampaikan kepada Ibu Dr.
[rmayanti M. Budianto yang telah banyak membantu dan membimbing Penulis. Semoga

Tuhan berkenan membalas kebaikan-kebaikan itu.

Jakarta, 30 Agustus 2003

Penulis



ABSTRAK

Pemikiran kebudayaan Sutan Takdir Alisjahbana diawali dengan penarikan garis yang
membedakan dengan jelas antara kebudayaan tradisional Indonesia dengan kebudayaan
modern Barat. Perbedaan terutama ditekankan pada konfigurasi nilai dari masing-masing
kebudayaan itu; nilai-nilai mana yang lebih dominan. Dengan mengelompokkannya
kepada enam nilai (mengikuti Eduard Spranger: nilai teori, ekonomi, agama, seni, kuasa
dan solidaritas), Takdir menyebut bahwa dalam kebudayaan tradisional Indonesia berlaku
nilai-nilai ekspresif yang menyebabkan kebudayaan itu statis, sedangkan di negara-
negara Barat, di mana gugus ilmu pengetahuan itu unggul, berlaku nilai-nilai progresif
yang mengantarkan negara itu menjadi negara yang modern. Indonesia, hemat Takdir,
harus mengadopsi nilai-nilai dari Barat itu yang bercirikan: intelektualisme,
individualisme dan materialisme. Dengan kata lain, untuk membina kebudayaan
Indonesia itu diperlukan upaya modernisasi mutlak guna meraih kemajuan sebagaimana
yang telah diperoleh negara-negara Barat. Gerakan modernisasi seperti ini mendapat
banyak tentangan karena dianggap mengancam hilangnya kepribadian bangsa.

Modernisasi yang terjadi di Barat, dalam pandangan Takdir berawal dari peristiwa
Renaissans Itali yang aspek dasarnya merupakan gerakan humanisme, menempatkan
manusia pada posisi sentral. “Manusia”, merupakan tema sentral dalam konsep
kebudayaan Takdir. Dalam upaya mendefinisikan konsep kebudayaan, Takdir
menekankan pada proses budi manusia; budilah yang melahirkan budidaya atau
kebudayaan. Melalui kebudayaan, manusia mengubah alam agar menjadi lebih
manusiawi. Nilai yang merupakan kekuatan integral dalam pembentukan pribadi,
masyarakat dan kebudayaan, berada dalam proses budi manusia. Karena nilai itu juga
berada dalam proses budi manusia maka kebudayaan oleh Takdir tidak diukur dengan
teori empiris melainkan lebih berdasarkan teori nilai; nilai mana yang paling
diutamakannya. Dengan demikian, kebudayaan akan lahir dengan penuh tanggung jawab.

Ketika terjadi akulturasi budaya ada sisi-sisi yang tidak bisa dihindari: ketidakberdayaan
meraih nilai-nilai baru sementara yang lama pun sudah telanjur ditinggalkan. Untuk
masalah ini, Takdir mengedepankan sisi-sisi manusianya: kreativitas (seperti judul buku
yang ia tulis) dan kebebasan. Disamping itu, dalam usaha manusia rasional pada proses
modernisasi itu, berkecenderungan untuk semakin irrasional, tetapi Takdir tetap optimis.
Takdir juga menganggap ilmu-ilmu sosial telah terjebak positivisme karena
- mengenyampingkan masalah nilai, ia lalu mengajukan sebuah konsep yang menyeluruh
tentang ilmu manusia sebagai sintesa antara ilmu-ilmu positif dengan teori nilai.

Tidak bisa dihindari bahwa pemikiran-pemikiran Takdir mengenai humanisme dalam
kebudayaannya ini terpengaruh oleh ideologi dari Barat, baik mengenai konsep
individualisme, naturalisme, liberalisme maupun rasionalisme dan pemikirannya ini
masih relevan untuk masa sekarang. '



DAFTAR ISI

KATA PENGANTAR ..o e et e e s e s ae e e e
AB S T RAK e et et
DAFTAR LI o ettt re e
BAB I PENDAHULUAN
1.1 Latar Belakang Masalah ...........ccccecevrivimnniecicnncinreneenenescenneneennes
1.2 Rumusan Masalah .........coccoviiiviniinrenininninnintiennccenieneccnennes
1.3 Tujuan Penelitian .......cccovceeveiniennenniinenieennecnenicnnnencessneesennessnns
1.4 Metode Penelitian ..........ccecceceviecerneninnneniinscssinnenesnnesscssessessnsnenens
1.5 Konsep dan Kerangka Teoretis
1.5.1  KONSEP..ueeoeirmiiieieeeeseertisieesee e erinessts st e et essesesnnaens
1.5.2 Kerangka Teoretis ......cccecrrervrrrerriirseenesenerivreessnesseccsseesaenans
1.6 Sistematika Penulisan...........ceeevercriunniircnenninnciienieeseenesseecsessnens
BAB 1I RIWAYAT HIDUP DAN KARYA-KARYA SUTAN TAKDIR

BAB 1l

ALISJAHBANA
2. 1. Riwayat Hidup .....ccccovcinvninnininiiiceinccncieiesscseseeennees
2. 2. Karya-karya Sutan Takdir Alisjahbana .........cccoccervvirrenrccrcnnnnne.

PEMIKIRAN SUTAN TAKDIR ALISJAHBANA DALAM

KEBUDAYAAN

3.1 Pen@antar ......cccociiieericenneneiestt sttt saar e e anene

3.2. Pemikiran Sutan Takdir Alisjahbana pada Masa ‘“Polemik
Kebudayaan™ ........cccoeeererccennniinecnicniccninneeeccnneisisseeeaes

3.3. Pemikiran Sutan Takdir Alisjahbana Sesudah “Polemik
Kebudayaan” .........cceevercenenininenenneiecenresnnneenne e sencsnens
3.3.1 Nilai-nilai Sebagai Tenaga Integrasi Pribadi, Masyarakat

dan Kebudayaan ........cccceccerrieeirerienncennnnnneninneecseessessseennne

3.3.2 Perkembangan Sejarah Kebudayaan Indonesia ................
3.3.3 MOdErnitas ...ccccovvvueererernniriniiinescsiesrinnieeisesessessesnnons

3.4, KesSimpPulan.....c.coccevienreerereerieieneeiinnrneesessstssessinssseseesesessesssnanas

20
25

30

31

44

45
52

59

69

iii



BAB IV

4.1  Pengantar.........ocoiinireennnninteneentecteise st esseessnsassnsasnse 72
4.2 Pandangan Sutan Takdir Alisjahbana tentang Manusia............ 73
4.2.1 Kreativitas dan Kebebasan ...........ccccocevuiirinernveennrsenennennes 86
4.2.2 Ketidakberdayaan..........c.ocerreeeeerscrncrrccrsneencnesseessenseeenns 96
4.3 Humanisme dalam Kerangka Pikir Sutan Takdir Alisjahbana
4.3.1. Pengertian Humanisme............ccocoevrviininninnveeneinressnnnsennns 99
4.3.2. Ketertarikan Sutan Takdir Alisjahbana pada
HUmManisme .......cccocvveeeenrcrnenceniinineniiniennesesseessneseenns 104
4.3.3. Humanisme dalam Budaya Asli-Indonesia....................... 110
4.3.4. Humanisme dalam Ilmu-ilmu Sosial .........c..cccccveeuraannnne. 129
4.4 KeSimpulan.......cvnivnecnnnninciinieencsessesenanes 149 -
BAB V BEBERAPA IDEOLOGI DALAM HUMANISME SUTAN
TAKDIR ALISJAHBANA
S Pengantar ...o.ooveiiiiiiiiiiii e 153
5.2. Apaltuldeologi? ......cccvveniieiiiii 153
5.3. Pengaruh Ideologi Barat dalam Pemikiran Humanisme Sutan
Takdir Alisjahbana .............ccoooiiiiiiiiiiiiii 155
53.1 Individu .oeeviniiiiniiii e 155
5.3.2 NaturaliSIme ......eeverneeneniiniieiiiiniiiiieieneieianans 161
5.3.3 LiberaliSme ......ccceviiiienrneiniiiiiiniiiienienniiennenenns 166
534 RasionaliSme ........ccevvriiereiiniiiiiiiiieiiiene e, 171
5.4, Kesimpulan ........cooviviiiiiiiiiiiiiiiiiiiiin e 178
BAB VI PENUTUP
6.1. Kesimpulan ......c.ccoivvvviinineiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiie e 180
6.2. Relevansi Pemikiran Sutan Takdir Alisjahbana untuk Masa
SEKArANg ...ovveiriiiiiiii e e e 183
DAFTAR PUSTAKA ..ottt et et ree e e e 189
LAMPIRAN Lottt ettt e s e e aeens 194

HUMANISME DALAM KERANGKA PIKIR SUTAN TAKDIR
ALISJAHBANA '



1.1.

BAB1

PENDAHULUAN
Latar Belakang Masalah

Berbeda dengan makhluk-makhluk lainnya, manusia tidak dilahirkan dengan
berbagai pola tingkah laku yang siap pakai yang memungkinkannya
mempertahankan hidupnya. Seperti burung misalnya, ia dilahirkan dengan
kemampuan membuat sarang tanpa harus belajar terlebih dahulu. Bagi manusia,
kemampuan membuat rumah diperoleh melalui proses belajar terlebih dahulu

karena kemampuan untuk itu tidak dimilikinya sejak lahir.

Kemampuan yang dimiliki manusia itu diperoleh melalui interaksi sosial. Dengan
kata lain, manusia harus belajar dan menemukan cara beradaptasi dengan berbagai
macam lingkungan yang berbeda-beda. Belajar tentang cara-cara hidup ini
berlangsung terus menerus dan mengalami perubahan (modifikasi) dari generasi ke
generasi berikutnya. Dalam proses inilah kemudian lahir dan berkembangnya

kebudayaan.

Berkebudayaan merupakan kekhasan manusia yang membedakannya dengan
makhluk lain. Fenomena 'kebudayaéﬁi inemang sesuatu yang khas insani.
Kebudayaan menyinggung daya cipta bebas dan serba ganda dari manusia dalam

1



alam semesta. Dari alam raya dan dari gerak hewani tidak diharapkan karya budaya,

lebih-lebih dari roh yang transenden terhadap jagat raya.

Manusia pelaku kebudayaan. la menjalani kegiatannya untuk mencapai sesuatu
yang berharga bagi dirinya dan dengan demikian kemanusiaannya menjadi lebih
nyata. Melalui kebudayaan, sesuatu yang sebelumnya hanya kemungkinan belaka,

pada akhirnya dapat diwujudkan dan diciptakan manusia.

Dalam kebudayaan, manusia menemukan alam kodrat sebagai kerangka
kemungkinan-kemungkinan untuk ekspresi dan penyempurnaan diri. Dengan
serentak manusia menyadari potensinya sendiri dan menemukan kesempatan untuk
realisasi. Alam semesta tidak menghadapi manusia, tidak menawarkan dirinya,
kecuali sejauh dunia itu sudah diketahui sebagai pengisi kebutuhannya. Kebudayaan
adalah alam kodrat sendiri sebagai milik manusia, sebagai ruang lingkup realisasi

-

diri.

Humanisasi progresif dari alam merupakan wujud kebudayaan. Seorang primitif
tidak lalu merasa celaka karena ia seakan-akan belum menguasai daya alam dan
kebudayaannya belum lengkap. Dia dapat bergerak secara wajar dalam alam

lingkungannya sejauh alam itu ditemukannya sebagai pengisi kebutuhannya,

sebagai jawaban atas pertanyaan-pertanyaéh,'daﬁ sebagai nilai bagi kegelisahannya.



Sejak dahulu sampai saat ini masalah kebudayaan menggerakkan pemikiran banyak
orang. Para pemimpin negara, sarjana ekonomi, ahli pendidikan dan lain-lain, di
mana-mana selalu menghadapi masalah tersebut. Dalam pelaksanaan rencananya
mereka sélalu sampai kepada latar belakang kebudayaan, baik sebagai penghambat
atau pun sebagai unsur yang harus diintegrasikan agar hasil rencana-rencana

tersebut terjamin.

Dalam setiap soal, daya kebudayaan menempatkan diri sébagai faktor yang tak
dapat dielakkan, yang mau tidak mau harus diperhatikan agar usaha-usaha tersebut
tidak gagal. Dalam kebudayaan orang menggali motif dan perangsang untuk
menjunjung perkembangan masyarakat. Secara spontan orang merasa bahwa soal
kebudayaan merupakan soal aktual dan mendesak; penyelesaiannya tidak hanya
menyangkut kepuasan ahli-ahli ilmu melainkan survival manusia itu sendiri di masa
kelak. Jelas karenanya bahwa pengetahuan secara refleks dan sistematis adalah

keharusan bagi setiap orang yang memikul tanggung jawab bagi hari depan.

Justru dari situ timbullah bermacam-macam kesulitan. Manusia sendiri adalah
bagian dari kebudayaan. Manusia tidak bisa menanggalkan kebudayaan, lalu
memperbincangkannya sebagai peninjau atau penilik objektif. Kebudayaan meliputi
segala segi dan aspek dari kehidupan manusia sebagai makhluk sosiél. Setiap hari
ménusia mempergunai(an atau bahkan ményalahgt;nakéhnya. Méhhsia terbawa oleh

keselarasan dan pertentangan-pertentangannya. Kebudayaan bukanlah suatu

3



substansi terlepas dari pribadi-pribadi yang dapat dikupas dan diulas sebagai objek
fisik saja. Yang perlu untuk membimbing jalan kebudayaan ke arah perkembangan
wajar itu adalah kriteria untuk menentukan mana kebudayaan autentik dan mana
yang tidak, serta prinsip mana yang harus direalisasikan agar tujuan kebudayaan itu

tercapai.

Sutan Takdir Alisjahbana adalah salah seorang tokoh pemikir kebudayaan yang
sangat peduli pada perkembangan kebudayaan di Indonesia khususnya dan dunia
pada umumnya. Sekitar tahun 30-an Takdir meneriakkan adanya krisis yang sangat
mendalam pada kebudayaan Indonesia umumnya dan pada lapangan pendidikan
khususnya. Krisis yang dimaksud adalah keterbelakangan budaya, terutama dalam
bidang pendidikan. Gambaran kehidupan kebudayaan masyarakat pada masa itu‘
adalah masyarakat yang statis sifatnya sebagai akibat buruk dari kolonialisme. Sisa-
sisa susunan masyarakat feodal yang menyebabkan kesengsaraan dan kemiskinan
yang berkepanjangan, menjadikan jiwa masyarakat menjadi mati, tidak punya
harapan dan cita-cita selain dari pembebasan di balik kubur sebagai janji dari
agama/kepercayaan yang mereka anut. Dari hari ke hari, tahun ke tahun, masyarakat
sibuk dalam lingkungan adat dan kepercayaan yang tidak memungkinkan seseorang

berkembang dengan bebas. (1999, 36-37).

Sutan Takdir Alisjahbana mencoba ményodorkan satu pemikiran untuk mengatasi

keterbelakangan budaya itu dengan menengok catatan historis tentang

4



perkembangan humanisme. Tercatat dalam sejarah bahwa, dari sisi historis,
humanisme berarti suatu gerakan intelektual yang pértama kali muncul di Italia
pada akhir abad ke-14 Masehi. Gerakan ini muncul sebagai motor penggerak
kebudayaan modern, khususnya kebudayaan Eropa. Humanisme yang pada
prinsipnya merupakan aspek dasar dari gerakan Renaissance ini, dicoba diterapkan
Takdir di Indonesia. Dengan kata lain, Takdir ingin merekonstruksi kebudayaan
Indonesia yang dinilainya terbelakang dengén kebudayaan Eropa yang modern.

(1977, 18-19).

Gerakan humanisasi yang dilakukan oleh Takdir adalah membangunkan masyarakat
Indonesia dari “tidurnya” yang panjang, yang dikuasai oleh adat dan dogma-dogma
agama. Gerakan ini bertujuan untuk melepaskan diri dari belenggu kekuasaaan
agama dan adat istiadat serta membebaskan akal budi dari kungkungan yang
mengikat. Melalui pendidikan yang liberal gerakan ini mengajarkan bahwa manusia
pada prinsipnya adalah makhluk bebas dan berkuasa penuh atas eksistensinya
sendiri dan masa depannya. Maka, dalam batas-batas tertentu, kekuatan-kekuatan

dari luar yang membelenggu kebebasan manusia harus segera dipatahkan.

Bagi Takdir, tidak ada cara lain untuk mengatasi keterbelakangan masyarakat
Indonesia kecuali harus mengubah mental dan jiwa masyarakat melalui pendidikan.

Bangsa ini memerlukan transfef of value .systém dari kebudayaan ekspresif menuju



kebudayaan progresif sebagaimana yang terjadi di Eropa'. Terhadap pemikirannya
ini banyak kalangan menentang yang mengakibatkan lahirnya polemik yang
berkepanjangan. Oleh Achdiat Kartamihardja peristiwa ini bahkan diabadikan

dalam sebuah buku Polemik Kebudayaan .

Di tahun-tahun 60-an dan 70-an, ketika banyak melibatkan diri dalam ilmu-ilmu
sosial, Takdir melihat adanya krisis di sana. Ilmu-ilmu sosial dalam pandangan
Takdir telah gagal menjawab masalah manusia modern dan dunia modern. Ini
disebabkan karena telah terjebak dalam positivisme yang menafikan persoalan nilai
dan karena kompartementalisasi disiplin-disiplin ilmu sosial telah gagal
memberinya untuk menangkap manusia secara bulat, komprehensif dan integratif.
Terhadap masalah itu Takdir menawarkan satu pendekatan berupa ilmu manusia

yang merupakan sisntesa ilmu-ilmu positif dan teori-teori nilai. (1986, 1-21).

Takdir kemudian mengangkat humanisasi ke dalam ilmu-iimu sosial sebagai suatu
reaksi terhadap positivisme dalam ilmu-ilmu tentang manusia. Seperti yang
ditulisnya dalam Antropologi Baru, Takdir mengajak untuk masuk ke dalam suatu
gerakan budaya yang berjuang keras untuk menempatkan manusia péda kedudukan
yang sangat terhormat dalam berbagai bidang kehidupan: alam, sejarah dan

kebudayaan, filsafat dan ilmu pengetahuan.

'S. Takdir Alisjahbana, Kebudayaan dan Tugas Angkatan dalam Prisma 2 Februari 1991 him. 64



Berbeda dengan pandangan umum ilmu-ilmu sosial yang Iebih cenderung
memandang kebudayaan sebagai hasii-hasil ciptaan manusia, Takdir lebih
menekankan kebudayaan sebagai kegiatan dan keaktifan mencipta berdasarkan akal
budi. Selanjutnya, kegiatan dan keaktifan ini mendapatkan nilainya bukan
berdasarkan produk yang dihasilkan melainkan terutama berdasarkan seberapa jauh
seseorang mewujudkan tanggung jawabnya sesuai dengan tuntunan norma yang
dianutnya. Dengan demikian, kebudayaan tidak diterangkan dengan teori empiris
melainkan berdasarkan teori nilai. Watak kebudayaan ditentukan oleh nilai mana
yang paling diutamakannya. Nilai merupakan kenyataan yang menggerakkan,
mengarahkan, dan membatasi prilaku manusia. Oleh sebab itu, nilai-nilai yang
menentukan perilaku manusia yang bervariasi itu, masing-masing memiliki

kenyataanyterakhir: logika dan tujuannya sendiri. (1986, 230-243)

Dengan merujuk pada Eduard Spranger (seperti pengakuannya), Takdir
mengelompokkan nilai ke dalam enam macam, yang diperkirakan dapat
merangkum semua nilai yang menentukan perilaku manusia, yaitu: nilai teori, nilai
ekonomi, nilai estetik, nilai religius, nilai kekuasaan, dan nilai solidaritas,

(1986:41).

2 Polemik Kebudayaan, Dikumpulkan dan diberi pengantar oleh Achdiat K. Mihardja, Pustaka
Jaya, 1977



Tiap-tiap nilai itu menjelma menjadi benda-benda kebudayaan sehingga terjadilah
benda teori seperti buku ilmiah, benda ekonomi seperti mata uang, benda seni
seperti lukisan, benda agama seperti kitab suci, benda kekuasaan seperti partai

politik, dan benda solidaritas seperti lembaga keluarga.

Dalam keseluruhan perilaku manusia, penjelmaan nilai-nilai itu tidak sama. Bangsa-
bangsa yang menjelmakan nilai teori dan nilai ekonomi lebih kuat dibandingkan
dengan penjelmaan nilai seni dan nilai agama, disebut bangsa yang progresif,
sedangkan bangsa yang melakukan hal sebaliknya disebut bangsa yang ekspresif.

(1982,14).

Berbicara tentang pemikiran Takdir memang tidak berurusan dengan kedalaman
tetapi keluasan dan kejelasan, bukan mengaji kualitas tetapi berhadapan dengan
skala intensitas. Keuletan dan kegigihan adalah ciri dari sikap intelektualitasnya.
Untuk satu statementnya saja, misalnya tentang pentingnya mengakomodasi budaya
Barat pada era 30-an, ia harus berani menerima tentangan dan cercaan dari berbagai
kalangan bahkan dari teman-teman dekatnya. Namun demikian, ia tidak bergeming

sedikit pun, tetap kukuh pada pendirian.

Sosok Sutan Takdir Alisjahbana merupakan fenomena menarik dalam sejarah
"perkembangan kebudéyaan Indonesié"médefn. Dayé t;lrik itu muncul bukan saja

dari paham-paham yang dianutnya melainkan terutama bagaimana paham-paham

8



tersebut diterapkan secara kongkret dan aktif, serta pada cara bagaimana paham-
paham tersebut diperjuangkan dan dipertahankannya dalam konfrontasi dengan
paham-paham lainnya. Tidak banyak ditemukan di Indonesia sosok seperti Takdir,
ia dikenal sebagai pemikir kebudayaan, hukum, ekonomi bahkan filsafat. Oleh

karena itulah pemikirannya layak dikaji dan dijadikan bahan penelitian tesis ini.

1.2. Rumusan Masalah

Sutan Takdir Alisjahbana menilai bahwa kebudayaan masyarakat Indonesia pada
era 30-an, terbelakang. Gambaran masyarakat pada masa itu adalah masyarakat
yang statis, tidak punya harapan dan masa depan. Keadaan yang menyebabkan
bangsa Indonesia tertinggal jauh dari kebudayaan dunia ini, terkungkung oleh adat
istiadat dan dogma-dogma agama. Terhadap kondisi ini Takdir menawarkan suatu
solusi dengan ‘merekonstruksi kebudayaan itu; Takdir ingin menerapkan
humanisme, yang pada ketika pertama kali muncul merupakan aspek dasar dari
gerakan Renaissance. Humanisme tercatat sebagai motor penggerak kebudayaan

modern, khususnya kebudayaan Eropa.

Gambaran rekonstruksi budaya yang ditawarkan Takdir, adalah mengganti tatanan
kebudayan Indonesia dengan kebudayaanv Barét, déngaﬁ ”c-arazl meiii‘géd-op;si ethos-

ethos intelektualisme, materialisme dan individualisme. Kebudayaan ekspresif yang

9



berkembang di Indonesia diganti dengan kebudayaan yang progresif dari Barat.

Bangsa Indonesia, menurutnya, memerlukan transfer of value system.

Takdir juga mengangkat humanisme ke dalam ilmu-ilmu sosial sebagai reaksi
terhadap positivisme dan ilmu-ilmu tentang manusia. Takdir mengajak masyarakat
Indonesia ke dalam suatu gerakan budaya yang berjuang keras untuk menempatkan
manusia pada kedudukan yang sangat terhormat, tidak lagi terbelenggu oleh adat
dan dogma-dogma agama. Dengan demikian maka permasalahan utama dalam
penelitian ini ialah bagaimana hakikat humanisme dalam pemikiran kebudayaan

Sutan Takdir Alisjahbana.

Dari latar belakang permasalahan tadi maka yang menjadi pertanyaan pokok dalafn

penelitian ini adalah:

1. Bagaimana sebenarnya hakikat humanisme menurut pemikiran Sutan Takdir
Alisjahbana?

2. Bagaimana konsep Sutan Takdir Alisjahbana mengenai idealisasi kebudayaan
di Indonesia?

3. Bagaimana relevansi pemikiran kebudayaan Sutan Takdir Alisjahbana dengan
masa sekarang?

Dalam beberapa buku yang ditulis Takdir, ditemukan adanya unsur-unsur

humanisme, baik da]am karya ﬁksinya (svepert'i.. dalam Grotta Azzura, Kebangkitan: ~

Suatu derama mitos tentang bangkitnya dunia baru, dan Lagu Pemacu Ombak)

10



1.3.

maupun dalam karya yang non-fiksi (seperti yang akan dijelaskan dalam bab II
mengenai karya-karya Sutan Takdir Alisjahbana). Adapun yang akan dijadikan
bahan kajian utama dalam penelitian ini ialah karya Takdir yang tergolong non-
fiksi. Penulis membatasi diri hanya pada karya-karya non fiksi selain bertujuan agar
pembahasan menjadi lebih fokus juga karena dalam karya-karya itu lebih
memperlihatkan rasionalitas (bermakna denotasi), kritis dan lebih banyak mengaji

berbagai fenomena humanisme sesuai dengan tema penelitian ini.

Tujuan dan Kegunaan Penelitian

Tujuan dan kegunaan yang dicapai dalam penelitian ini adalah:

a. Mengetahui lebih jauh tentang bagaimana hakikat humanisme dalam pemikiran
Sutan Takdir Alisjahbana

b. Mengetahui tentang landasan filosofis Sutan Takdir Alisjahbana mengenai
idealisasi kebudayaan di Indonesia

¢. Menarik relevansi pemikiran kebudayaan Sutan Takdir Alisjahbana bagi kondisi
masyarakat Indonesia sekarang ini

d. Menambah khazanah dalam dunia filsafat terutama perkembangan pemikiran

~ filsafat di Indonesia dalam bidang filsafat budaya.

11



1.4.

Metode Penelitian

Penulisan tesis ini dilakukan dengan menggunakan metode-metode penelitian

sebagai berikut:

a. Studi pustaka. Penulis berusaha mengumpulkan sumber-sumber sebanyak-
banyaknya dari tulisan Takdir baik dalam bentuk‘buku-buku, makalah atau
tulisan-tulisan yang dimuat dalam berbagai media massa yang relevan dengan
tema tesis int. Sumber-sumber ini kemudian dipilah-pilah dan diseleksi mana
yang lebih berbobot (ada kalanya yang muncul di belakang hanya merupakan
kutipan atau penjelasan dari ide sebelumnya). Yang menjadi sumber primer
dalam penelitian ini ialah 4 buah buku Takdir yang secara garis besar isinya
dipaparkan dalam bab II.

b. Metode deskriptif. Dari 4 buku yang telah terseleksi tadi, dipilih mana yang
menjadi pemikiran kebudayaan Takdir lalu disarikan dan dideskripsikan dalam
bab II1 .

c. Kritis reflektif. Pemikiran-pemikiran Takdir tentang kebudayaan kemudian
dianalisa secara kritis melalui pendekatan filsafat dan dilakukan interpretasi
kritis terhadap pemikian tadi serta ditampilkan pula beberapa pendapat para ahli

tentang pemikiran-pemikiran Takdir tersebut.

12



1.5. Konsep dan Kerangka Teoretis
1.5.1. Konsep

a. Humanisme
Istilah humanisme menurut Nicola Abbagnano dalam Humanism®) akan
lebih mudah dipahami bila dilihatnya dari dua sisi: sisi historis dan sisi
aliran-aliran di dalam filsafat. Dari sisi historis, humanisme berarti suatu
gerakan intelektual dan kesusasteraan yang pertama kali muncul di Italia
pada akhir abad ke-14 Masehi. Gerakan ini muncul sebagai motor

penggerak kebudayaan modern, khususnya kebudayaan Eropa.

Sementara itu aliran humanisme dari sisi aliran filsafat diartikan sebagai
paham yang menjunjung tinggi nilai-nilai dan martabat manusia
sedemikian rupa sehingga manusia menempati posisi sentral dan sangat
penting, baik dalam perenungan filsafati maupun dalam praktik hidup
sehari-hari. Dalam arti ini, manusia dipandang ukuran bagi setiap
penilaian dan referensi utama dari setiap kejadian di dalam semesta.
Salah satu asumsi yang melandasi pandangan filsafat ini ialah bahwa

manusia pada prinsipnya merupakan pusat realitas.

* Dikutip oleh Zaenal Abidin dalam Filsafat Manusia, Memahami Manusia Melalui Filsafat,
Remaja Rosdakarya Bandung, 2000: 25.

13



Humanisme pada prinsipnya merupakan aspek dasar dari Renaissans.
Gerakan yang kemudian menyebar ke seluruh penjuru Eropa ini
dimaksudkan untuk membangunkan umat manusia dari “tidur panjang”
abad pertengahan, yang dikuasai oleh dogma-dogma agamis-gerejani.
Gerakan humanisme muncul dengan tujuan untuk melepaskan diri dari
belenggu kekuasaan gereja dan membebaskan akal budi dari

kungkungannya yang mengikat.

Melalui humanisme ini manusia diajak ke dalam suatu gerakan budaya
dan aliran filsafat, yang berjuang keras untuk menempatkan manusia

pada kedudukan yang sangat terhormat di berbagai bidang kehidupan.

b. Budaya dan kebudayaan
Menurut Sutan Takdir Alisjahbana, kata budaya tidak bisa lepas dari kata
budi (mind), karena budi adalah dasar segala kehidupan kebudayaan
manusia. Olehnya berbedalah perilaku manusia dari perilaku hewan,
kehidupan alam dan kehidupan kebudayaan, sebab yang dinamakan
kebudayaan itu tidak lain daripada penjelmaan budi manusia. Oleh karena
. iiﬁ, Takdir niemandan‘g séngét fépat bahasa Indonesia memakai kata budi

ini sebagai dasar dari budidaya atau kebudayaan. (1982, 8-9).
14



Para ahli ilmu sosial, seperti yang dijelaskan oleh Koentjaraningrat®,

mengartikan konsep kebudayaan dalam arti yang sangat luas yakni

totalitas dari pikiran, karya dan hasil karya manusia yang tidak berakar

pada nalurinya, dan yang karena itu hanya bisa dicetuskan oleh manusia

setelah melalui proses belajar. Karena pengertian itu terlalu luas maka

guna keperluan analisa, konsep kebudayaan itu dipecah lagi ke dalam

unsur-unsur universal yang meliputi:

a.

b.

sistem religi dan upacara keagamaan
sistem dan organisasi keagamaan
sistem pengetahuan

bahasa

kesenian

sistem mata pencaharian hidup

sistem teknologi dan peralatan

Selanjutnya, menurut Koentjaraningrat, kebudayaan itu mempunyai

paling sedikit tiga wujud:

a.

sebagai suatu kompleks dari ide-ide, nilai-nilai, norma, peraturan dll.

b. Sebagai suatu kompleks aktivitas manusia dalam masyarakat

c. Sebagai benda-benda hasil manusia.

* Dalam Persepsi Tentang Kebudayaan Nasional, Koentjaraningrat, Lembaga Research
Kebudayaan Nasional-LIPI, Februari 1982: 2

15



c. Filsafat Budaya

Filsafat budaya ialah refleksi kritis mengenai fenomena-fenomena
kebudayaan. Bila ilmu kebudayaan mempelajari peristiwa dan bentuk-
bentuk kebudayaan yang terdapat pada kesatuan-kesatuan sosial yang
berbeda menurut batasan ruang dan waktu, maka filsafat kebudayaan
mendekati hakikat kebudayaan sebagai sifat esensi manusia yang untuk

sebagian mengatasi ruang dan waktu bahkan dimensi sejarah. (1994,14).

Menurut J.M.W. Bakker, ilmu kebudayaan mengumpulkan fakta dan cara
pelaksanaanya, mengambil darinya keseragaman dan perbedaan,
menetapkan hukum empiris dan secara induktif menyusun definisi
kebudayaan. Sementara itu, filsafat kebudayaan menguji definisi tersebut
pada taraf metafisika menurut norma-norma transenden. Bakker
menegaskan bahwa filsafat kebudayaan memandang kebudayaan dari

segi realisasi kemanusiaan (1994, 12).
1.5.2. Kerangka Teoretis

Salah satu tokoh yang berbicara mengenai filsafat budaya ialah Cornelis
Anthonie van Peursen (1920). Ié méﬂnéw-érkan- 'ber‘)deké't'énmskematis'
mengenai perkembangan kebudayaan dengan memberikan sebuah bagan

16



kebudayaan yang bertahap tiga. Ketiga tahap ini ialah: tahap mitis, bilamana
.manusia masih terbenam di tengah-tengah dunia sekitarnya; tahap ontologis,
bila manusia mengambil jarak terhadap alam faya dan terhadap dirinya
sendiri; tahap fungsional, bila manusia mulai menyadari relasi-relasi lalu
mendekati tema-tema tradisional (alam, Tuhan, sesama, identitas diri),

dengan cara yang baru.

Ketiga tahap ini, menurut Peursen, tidak meningkat seolah-olah naik dari
tahap yang lebih rendah ke tahap yang lebih tinggi. Dalam setiap tahap
terdapat unsur-unsur negatif dan positif. Masing-masing dari ketiga tahap itu
---di mana progresi itu ada--- mengandung unsur-unsur tahap-tahap lainnya,
walaupun dalam perimbangan dan dalam bentuk penjelmaan yang berbeda-
beda. Oleh karena itu, menurut Peursen, jangan pernah merindukan kembali
secara romantis suatu pola kebudayaan yang telah silam. Sebaliknya, jangan
hanya memandang ke depan, mengharapkan sebuah utopia, sebuah bentuk

masyarakat yang belum terwujud. (van Peursen, 1994:233).

Sutan Takdir Alisjahbana yang mempunyai penilaian bahwa masyarakat
Indonesia masih terkungkung oleh mistik, tahayul, adat istiadat, bahkan
kepercayaan/agama yang mereka anut, bila dilihat pada bagan Peursen tadi
berada pada tahap -mitis, yakni tahap di mana manusia lxﬁa's‘ih terbenam

dalam dunia sekitarnya.

17



Dengan penjelasan Peursen seperti tadi, maka baginya, kebudayaan bukan
suatu kata benda melainkan kata kerja. Dengan kata lain, kebudayaan adalah
karya manusia dan tanggung jawab manusia. Jadi, kebudayaan dilukiskan
secara fungsional, yaitu sebagai suatu relasi terhadap rencana hidup manusia
sendiri. Kebudayaan lalu nampak sebagai sebuah proses belajar (learning
process) raksasa, yang sedang dijalankan oleh umat manusia. Ini berarti
bahwa perkembangan kebudayaan tidak terlaksana di luar manusia, tetapi
manusia sendirilah yang harus menemukan suatu konsep (strategi)

kebudayaan.

Sejalan dengan pendapat Peursen, Takdir pun melihat bahwa kebudayaan
merupakan suatu kegiatan mencipta. Kegiatan mencipa ini, bagi Takdir,
mendapatkan nilainya bukan dari hasil ciptaannya, tetapi dari seberapa besar
tanggung jawabnya terhadap produk-produk yang dihasilkannya. Jadi,
kebudayaan di sini diterangkan bukan dengan teori empiris melainkan lebih

berdasarkan teori nilai.
1.6. Sistematika Penulisan

Penulisan tesis ini terdiri dari tujuh bab yakni: bab I pendahuluan yang memuat
latar belakang masalah, pérumusan masalah, tujuan pehelitian, metode p'e'n'elitian,.” '

konsep dan kerangka teoritis, dan sistematika penulisan. Bab Il Riwayat Hidup dan

18



Karya-karya Sutan Takdir Alisjahbana. Bab III berisi Pemikiran Sutan Takdir
Alisjahbana dalam Kebudayaan yang meliputi pemikirannya pada Masa Polemik
Kebudayaan dan Masa Sesudahnya. Bab IV berisi tentang Humanisme dalam
Kerangka Pikir Sutan Takdir Alisjahbana. Bab V berisi tentang Beberapa Ideologi
dalam Humanisme Sutan Takdir Alisjahbana, bab VI berisi Penutup yang terdiri
dari Kesimpulan dan Relevansi Pemikiran Sutan Takdir Alisjahbana pada

Kehidupan Kebudayaan Indonesia Sekarang.

19



BABII
RIWAYAT HIDUP DAN

KARYA-KARYA SUTAN TAKDIR ALISJAHBANA

2.1. Riwayat Hidup

Sutan Takdir Alisjahbana mengikuti perjalanan sejarah negeri ini selama 3 periode:
kolonial Belanda, pendudukan Jepang dan Indonesia merdeka. Takdir yang lahir di
Natal-Tapanuli pada 11 Pebruari 1908 ini menghabiskan 40 tahun pertama
kehidupannya di tengah-tengah penjajahan kolonial Belanda. Dengan pasti ia telah
merasakan pahit getirnya sebagai bangsa terjajah. Selama itu pula ia merasakan gejala
masyarakat yang statis, Takdir bahkan menyebutnya sebagai masyarakat yang tidak
punya harapan dan masa depan (1977, 18-19). Ketika itu Takdir berpikir, kalau
bangsa Belanda- yang kecil bisa dengan mudah menaklukkan seluruh wilayah
Indonesia maka hanya dengan kembali kepada kebudayaan sendiri tidak mungkin
menjadi jalan yang tepat bagi bangsa Indonesia. Mau tidak mau bangsa Indonesia
harus belajar dari Barat. Salah satu balikan kunci di Barat ialah yang terjadi pada
renaissans, zaman pembebasan manusia dari abad pertengahan. (1993;174). Dalam
renaissans terjadi balikan dari pandangan dunia yang teosentris ke pandangan dunia
yang antr'o;;ose'ntri‘s. Bagi Takdir, balikan paradigma wawasan dasar manusia modern

itu ---situasi pasca balikan itu memang situasi manusia modern---menjadi unsur kunci

20



dan karenanya lalu ia mendalami filsafat. Ketika ditahan oleh Jepang Takdir bahkan
sempat mendalami buku filsafat yang paling berat dari Immanuel Kant, Kritik der

Reinen Vernunft (1999,58).

Pandangan-pandangan Takdir terutama terbentuk.memang oleh pergulatannya dengan
filsafat modern. Nama-nama yang sering muncul dalam indeks buku utamanya Values
as Integrating Forces adalah: Descartes, Kant (mempunyai entry paling banyak),
Hegel, Marx, Cassirer, Dilthey, Durkheim, Nicolai Hartman, Oswald Spengler, Karl

Jaspers, Eduard Spranger,dil.

Masa produktif Takdir sebagai sastrawaan dan ahli bahasa dialaminya ketika
bergabung dengan “Balai Pustaka” (1933). Pada masa ini ia mendirikan sebuah
kantor bahasa. Obsesinya tentang Barat diwujudkannya dengan sebanyak-banyaknya
menerjemahkan buku-buku berbahasa asing (Inggris dan Jerman) melalui Pustaka
Rakjat, sebuah percetakan miliknya. Dengan langkah ini Takdir optimis bahwa
masyarakat Indonesia akan lebih mudah menyerap ilmu pengetahuan dari Barat dan
pada gilirannya bahasa Indonesia pun akan menjadi bahasa dunia modern yang

lengkap dengan berbagai ilmu pengetahuan.

Pada saat Belanda melarang sekolah-sekolah republik, Takdir dan kawan-kawan
justru mendirikan PMIK (Perkoempoélan Méniadjukan ilmoe dan Keboedajaan).
Sebagai pusat gerakan dan berkumpulnya intelektual muda, PMIK mendirikan

21



kursus-kursus yang mencakup bidang-bidang sosiologi, politik, ekonomi, dan filsafat.
Materi kursus filsafat ini oleh Takdir lalu dikumpulkan dan terbit menjadi sebuah
buku Pembimbing ke Filsafat. PMIK juga mendirikan sebuah SMA di Ji. Diponegoro

dan PMIK ini pula yang menjadi cikal bakal UNAS (Universitas Nasional).

Tahun 1948, ketika Belanda masih berkuasa di Indonesia, Takdir menghadiri
undangan sebagai pembicara pada kongres filsafat sedunia di Belanda. Meskipun
gara-gara ini ia harus dipecat sebagai dosen dan dekan oleh Menteri P & K karena
dianggap memihak Belanda, tetapi perjalanan pertamanya ke luar negeri ini sangat
berkesan bagi Takdir. Sebagai orang yang terpukau pada Barat, dengan mengacu pada

renaissans, pengalaman itu semakin memperkuat kekagumannya pada Barat.

‘Pada perkembangan selanjutnya, Takdir mulai sering berkunjung ke luar negeri
bahkan hingga tahun 1968 hampir seluruh waktunya ia habiskan di luar negeri.
Kegiatan itu ia lakukan untuk kepentingan-kepentingan penerbitan, undangan-
undangan seminar, dosen tamu atau sebagai peneliti. Kembali ke Jakarta ia mulai
mengerjakan tesis kedoktoran di bawah Prof. Beerling, guru besar di Ul. Sayang,
karena krisis Irian Jaya Beerling harus pulang ke Belanda. Tesis ini kemudian
diselesaikan Takdir di Jerman yang ketika itu secara pribadi pernah menemui tokoh
7 ﬁlsuf Karl Jasper untuk berdialog secara khusus dalam kerangka ingin lebih

memahami dan mengerti mengenai Eropa.

22



Sebelum kembali ke Tanah Air, Takdir sempat tinggal di Malaysia bahkan sempat
dikukuhkan menjadi guru besar bahasa dan sastra. Takdir mengangkat bahasa Melayu
menjadi bahasa modern yang menurutnya, bahasa Melayu harus masuk sastra
modern sebagaimana orang Melayu yang harus masuk ke dunia modern. Di Malaysia
ini (1966) tesis Takdir akhirnya terbit sebagai buku Values as Integrating Forces in
Personality, Society and Culture yang oleh Magis-Suseno disebut sebagai “...yang

menjadi karya filosofis Takdir yang paling berbobot™.

Secara ringkas riwayat pendidikan dan perjalanan karir Sutan Takdir Alisjahbana

adalah sebagai berikut:

Pendidikan:

HIS di Bengkulu (1921)

Kweek School di Bukittinggi (1925)
Hogere Kweek School di Bandung (1928)
Kursus Hoofdacte (1933)

Rechts Hoge School (1942)

Gelar Doktor dalam bahasa dan sastra Indonesia dari FS UI (1979)

5 Makalah yang disampaikan pada Simposium Internasional Relevansi Pemikiran Sutan Takdir
Alisjahbana: Kini dan masa Depan, UNIKA Atmajaya, Jakarta, 30 — 31 Juli 2002

23



Pekerjaan:

Guru HIS di Palembang (1928-1939)

Pemimpin Redaksi Pandji Poestaka dan redaktur (kemudian redaktur kepala) Balai
Pustaka (1930-1942)

Penerbit dan pemimpin redaksi Pujangga Baru (1933-1942)

Pemimpin Kantor Bahasa Indonesia (1942-1945)

Ketua Komisi Bahasa Indonesia ((1945-1950)

Penerbit dan pemimpin redaksi majalah “Pembangunan” (1945-1946)

Dosen Ul; Pendiri dan Ketua yayasan PMIK (1946-1958)

Penerbit dan pemimpin redaksi majalah Pembina Bahasa Indonesia dan Ilmu tehnik
dan Hidup (1948-1958)

Wakil Presiden dan Guru Besar UNAS (1950-1958)

Guru Besar Tata Bahasa Indonesia pada PTPG Batusangkar (1956-1958)

Guru Besar Sejarah dan Kebudayaan dan Filsafat pada Akademi Jurnalistik Jakarta
(1956-1958) i
Peneliti tamu pada universitas-universitas Bonn dan Koln (1958-1959)
Guru Besar Universitas Malaya, Kuala Lumpur (1963-1968)

Jabatan terakhir, sekitar tahun 1988 sebagai Rektor Universitas Nasional dan Ketua

Akademi Jakarta ©,

® Dalam Kebudayaan Sebagai Perjuangan, Penyelenggara Ignas Kleden dkk. buku yang

diterbitkan memperingati ulang tahun Takdir ke-80, Dian Rakyat, 1988
24



2.2. Karya-karya Sutan Takdir Alisjahbana

Pada dasarnya, karya-karya Takdir bisa dikelompokkan menjadi dua: fiksi dan non
fiksi. Adapun yang dipergunakan dalam penelitian ini adalah karyanya yang non fiksi.
Yang menjadi pertimbangan ialah karena dalam karya Takdir yang non-fiksi itu
banyak diungkap mengenai fenomena humanisme, lebih kritis dan pemikiran-
pemikirannya dituangkan dalam bentuk-bentuk yang rasional. Namun demikian itu
pun hanya sebagian kecil saja dari sejumlah karya Takdir.® Adapun buku-buku utama

yang dipergunakan dalam tesis ini berjumlah 4 buah yakni:

1. Polemik Kebudayaan
Buku yang diterbitkan oleh Pustaka Jaya tahun 1950 ini lahir setelah Takdir
‘meyampaikan pandangan-pandangannya pada Kongres Perguruan Pertama di Solo
tahun 1935, tentang keharusan Indonesia berkiblat pada budaya Barat. Menurut
pandangan- Takdir, budaya Indonesia terlalu statis dan agar tidak tertinggal jauh dari
negara-negara lain di dunia maka harus diberikan dinamika berupa ethos
individualisme, intelektualisme, materialisme dan egoisme, seperti yang terjadi di
negara-negara Eropa. Indonesia harus membuka lembaran baru dengan meninggalkan
sejarah lama. Pandangan ini dianggap aneh apalagi oleh kalangan yang memegang
teguh tredisi, maka muncullah polemik yang berkepanjangan yang kemudian dikenal

dengah “Polemik Kebudayaan”.

® Secara lengkap buku-buku karya Takdir bisa dilihat dalam lampiran.
25



Peristiwa ini merupakan peristiwa besar dalam perkembangan sejarah kebudayaan
Indonesia karena untuk pertama kalinya nilai-nilai kebudayaan Indonesia yang telah
“lapuk” dikaji. Oleh karena itu maka Achdiat K. Mihardja memandang perlu untuk
mengumpulkan polemik itu dalam sebuah buku dan terbitlah buku Polemik
Kebudayaan ini. Lawan-lawan polemik Takdir yang ditulis dalam buku itu ialah:
Sanusi Pane, Dr. Poerbajtaraka, Dr. Sutomo, Tjindarbumi, Adinegoro, Dr. M. Amir

dan Ki Hadjar Dewantara.

2. Perkembangan Sejarah Kebudayaan Indonesia Dilihat dari Segi Nilai-nilai,

diterbitkan tahun 1982 oleh Dian Rakyat.

Inti dafi buku ini ialah mengenai penerapan teori nilai. Seperti diakuinya (h. 8) bahwa
selama 20 tahun terakhirnyaTakdir memusatkan perhatian pada masalah
perbandingan dan perubahan kebudayaan dan ia méndapat kata kunci untuk
memahami dan membandingkan kebudayaan itu dalam pengertian nilai. Menurutnya,
nilai mempunyai kedudukan yang istimewa, bukan saja sebagai unsur inti tiap-tiap
kebudayaan yang membedakan manusia dari hewan, tetapi juga yang membedakan

kebudayaan yang satu dengan yang lainnya.

Dalam buku ini Takdir inenganalisa perkembapgaﬁ kébudayaan Indonesia dengan
teori nilainya itu. Mengikuti Eduard Spranger, Takdir mengelompokkannya ke dalam

26



6 nilai: nilai teori, nilai ekonomi, nilai agama, nilai estetik, nilai kuasa dan nilai
solidaritas. Masing-masing ada yang tergolong progresif dan ekspresif. Kebudayaan
Indonesia yang menurut sejarahnya dikelompokkan Takdir ke dalam 4 lapis ini (keb.
Indonesia-asli, keb. India, keb. Islam, keb. Modern), dicoba dianalisa Takdir dengan
teori nilainya; nilai mana yang paling dominan/paling diutamakannya. Jadi, yang
berbeda dari setiap periode kebudayaan itu bukanlah derajatnya ---karena masing-

masing mengandung unsur positif dan negatif--- tetapi konfigurasinya.

3. Human Behavior in The Totality of Nature: Freedom and Values, diterbitkan oleh

Dian Rakyat tahun 1982.

Buku yang bentuk aslinya berbahasa Jerman (Freieheit und Werte) ini, berasal dari
pidato Takdir yang disampaikannya pada kongres filsafat sedunia ke-12 di Venesia
tahun 1986. Pada perkembangannya buku ini kemudian diterjemahkan ke dalam dua
bahasa: Inggris dan Indonesia. Buku ini merupakan gagasan awal bagi proses
pengajian panjang Takdir tentang perilaku manusia sebagai pribadi, sebagai anggota
masyarakat dan dalam kegiatém kebudayaan. Manusia digambarkan Takdir sebagai
makhluk yang paling bebas tetapi juga yang paling determined. Dikatakan yang
paling bebas "karena dengan proses budinya manusia bebas untuk memilih,
menentukan dan menc;iptakan nilai-niiai dari kebu‘day.aan'nya (h. 12). Oleh kgrena itu

buku ini lalu diberi judul Kebebasan dan Nilai-nilai.

27



4. Essay of a New Anthropology: Values as Integrating Forces in Personality, Society

and Culturé, diterbitkan oleh University of Malaya Press, Kuala Lumpur tahun 1966.

Setelah 25 tahun dari waktu terbitnya, buku ini kemudian diterjemahkan ke dalam
bahasa Indonesia. Buku yang menjadi karya utama Takdir ini dalam bahasa
Indonesia diberi judul 4ntropologi Baru. Oleh karena itu para peminat filsafat tidak
begitu meliriknya, tetapi para penggemar antropologi pun tidak menolehnya karena
sudut pandang kajiannya dianggap berbeda dengan wilayahnya. Seorang pakar
filsafat, Frans Magnis-Suseno, menilai buku ini sebagai “...karya filosofis Takdir

yang paling berbobot™”

Pusat pemikiran filosofis Takdir ialah filsafat nilai. Dengan membedakannya ke
dalam 6 nilai dasar (seperti juga pada buku sebelumnya), melalui berbagai
konfigurasinya, ke-6 nilai itu menentukan sistem nilai atau sistem moral khas setiap
kepribadian, setiap kelompok sosial dan setiap kebudayaan. Dalam arti ini nilai-nilai
merupakan kekuatan integratif manusia, masyarakat dan budaya. Takdir menguraikan
peran kunci konstelasi nilai-nilai itu dalam tiga dimensi realitas manusia yang
sekaligus merupakan “tiga proses etis”, yaitu dalam pembentukan kepribadian, dalam
kehidupan sosial masyarakat dan dalam kebudayaan. Pengintegrasian keenam nilai itu
menentukan keutuhan manusia dalam tiga dimensi itu: dalam dimensi karakter

individual diharapkan tercapai integrasi personal. Integrasi kepribadian itu menurut

28



Takdir harus tercapai pada tiga pusat manusia dalam kehidupan instingtual, emosional
dan intelektual. Dalam ketegangan antara panggilan Kkatahati dan struktur-struktur
normatif objektif masyarakat dan kebudayaan, manusia berkembang dalam

kediriannya.

® Makalah yang disampaikan pada Simposium Internasional Relevansi Pemikiran Sutan Takdir Alisjahbana:
Kini dan Masa Depan, UNIKA Atmajaya, Jakarta 30-31 Juli 2002

29



BAB III
PEMIKIRAN SUTAN TAKDIR ALISJAHBANA

DALAM KEBUDAYAAN
3.1. Pengantar

Berdasarkan pengamatan Penulis, pemikiran Takdir dapat dibagi ke dalam dua
masa yakni masa “Polemik Kebudayaan” dan masa sesudahnya. “Polemik
Kebudayaan™” adalah sebuah istilah yang biasa digunakan oleh banyak kalangan
ketika terjadi diskusi-diskusi panjang antara Takdir dengan lawan-lawan
diskusinya. Pada diskusi berkepanjangan itu pemikiran-pemikiran Takdir
mengenai kebudayaan, mengemuka. Kritik-kritik Tékdir terhadap kebudayaan
Indonesia juga dapat dilihat di dalamya. Sesuai dengan peristiwanya, buku yang
memuat pemikiran-pemikiran itu ialah Polemik Kebudayaan, yang dikumpulkan

oleh A. Karta Mihardja.

Hasil pemikiran Takdir pada masa sesudah “polemik kebudayaan” terbentang
dalam buku-buku yang ditulisnya sebagai hasil studi terutama hasil studi yang
dilakukannya di luar negeri. Sebagai acuan utama ialah empat buku Takdir

yakni: Perkembangan Sejarah Kebudayaan Indonesia Dilihat dari Segi Nilai2,

Kelakuan Manusia di Tengah2 Al&m Semesta (terjéﬁiahén),"Antr.opbl(jgz' Baru

(terjemahan) dan Revolusi Masyarakat dan Kebudayaan di Indonesia

30



3.2.

(terjemahan). Bab ini akan menguraikan pemikiran-pemikiran kebudayaan

Takdir, masing-masing pada kedua masa itu.

Pemikiran Sutan Takdir Alisjahbana pada Masa “Polemik Kebudayaan”

Pada mulanya Takdir tidak segera dikenal sebagai “pemikir” atau menurut istilah
yang dikehen'dakinya “pejuang™ kebudayaan. Takdir lebih dahulu dikenal
sebagai pengarang novel “Tak Putus Dirundung Malang” yang ditulisnya dalam
usia 17 tahun. Konsentrasinya mulai memasuki permasalahan kebudayaan secara
mendalam seiring dengan diterbitkannya majalah Pujangga Baru oleh Takdir dan
kawan-kawannya, bahkan majalah itu pun didirikan karena sudah tidak ada lagi
wadah yang dianggap mampu menampung aspirasi-aspirasi konstruktif tentang

kebudayaaan.

Berawal dari keprihatinannya merasakan dan menyaksikan penderitaan yang
dialami bangsa Indonesia dijajah dan dikuasai Belanda, Takdir lalu merenung
dan berpikir, mengapa bangsa yang besar seperti Indonesia bisa kalah dan

dikuasai negara kecil seperti Belanda? Mengapa bangsa Indonesia terindas dan

tertinggal jauh di belakang oleh negara-negara lain di dunia? Mengapa bangsa-

° Kesaksian Taufik Abdulah sebagaimana dalam makalah yang disampaikannya pada
Simposium Internasional Relevansi Pemikiran Sutan Takdir Alisjahbana: Kini dan Masa
Depan, UNIKA Atmajaya, Jakarta, 30 — 31 Juli 2002.

31



bangsa Eropa pada umumnya, bisa maju dan menguasai kebudayaan dunia?
Pertanyaan-pertanyaan seperti ini mendesak Takdir untuk kemudian mendalami

masalah-masalah kebudayaan.

Yang dilakukan Takdir pertama kali adalah mengaji ulang nilai-nilai kebudayaan
Indonesia yang telah “lapuk”'®. Menurutnya, bangsa Indonesia harus mengubah
sejarahnya (1999: 37), karena bila tidak, akan membuat bangsa ini semakin
terbelakang. Takdir menyerukan agar Indonesia berkiblat ke Eropa karena di
sanalah pusat kemajuan dunia. Takdir ingin mengulang peristiwa renaissans yang
terjadi pertama kali di Itali pada abad ke-15. Renaissance adalah kelahiran
kembali manusia, kebangkitan, penemuan-diri, pembebasan dan kesegaran.
Sebagaimana Itali yang menemukan dirinya kembali karena bisa membebaskan
diri dari kungkungan gereja dan skolastisisme abad pertengahan, demikian pula
dengan Indonesia. Takdir berkeinginan bahwa bangsa Indonesia harus
membebaskan diri dari adat istiadat lama dan tradisionalisme lama dalam cara

pikir dan tingkah lakunya.

Pembebasan dari kebudayaan lama yang dimaksud ialah sebagaimana dipelihara

dalam tradisi tiap-tiap kelompok budaya (budaya-budaya daerah). Kebangkitan

' “Lapuk”, istilah A. Karta Mihardja dalam Polemik Kebudayaan, 1977:7

32



kebudayaan baru dari kebudayaan lama sebagai masa pra-Indonesia, berarti
mengambil sesuatu yang relatif baru sama sekali yaitu kebudayaan Barat yang

bersumber dari Renaissance Eropa.

Nilai-nilai budaya Indonesia yang ekspresif ingin digantikan Takdir dengan nilai-
nilai budaya Barat (Eropa) yang progresif. Indonesia harus mengadopsi ethos-
ethos intelektualisme, materialisme, individualisme dan egoisme dari Barat untuk
memberikan dinamika pada kebudayaannya. Ketakutan akan ekses semangat-
semangat itu menurut Takdir hanyalah ketakutan semu karena Indonesia modern
sangat membutuhkan semua semangat itu yang membuatnya tertinggal jauh di

belakang.

“...Bangsa kita hanya mungkin mempunyai harapan untuk

masa yang akan datang, apabila segala yang dicapai oleh

Barat itu dalam berabad-abad, dapat kita jadikan kepunyaan

kita dalam waktu yang sependek-pendeknya”. (A. Karta

Mihardja, 1977:32).
Dengan kata lain, yang ingin dilakukan Takdir ialah merekonstruksi kebudayaan
Indonesia dengan kebudayaan Barat yang modern. Modernisasi yang
dikemukakan Takdir pada dasarnya buakanlah suatu pilihén, tetapi sesuatu yang
tak terelakkan. Baginya, modernisasi adalah mengganti seluruh tatanan budaya
Indonesia yang lama dengan yang baru, atau dengan istilahnya, pra-Indonesia

dengan Indonesia. Dalam zaman Indonesia tidak ‘boleh ada satu pun kebudayaan

zaman pra-Indonesia. (1977, 13 — 34).

33



Menurutnya, sekali pun zaman pra-Indonesia itu perlu diketahui, namun
“..pandu-pandu kebudayaan Indomesia harus bebas benar berdiri dari
kebudayaan pra-Indonesia...” (A. Karta Mihardja, 1977:16-17), dan tidak terikat
kepadanya dengan tidak lagi mempersoalkan misalnya, apakah mungkin dan
bagaimana caranya seorang Jawa benar-benar bebas dari kebudayaan Jawanya.
Oleh karena itu ia pun kemudian mengingkari “penyakit-penyakit” dalam
masyarakat yang seharusnya dikenali dan disembuhkan. Bisa dipahami bila ia
kemudian tidak menerima pan.dangan-pandangan Armijn Pane dalam Belenggu,
Putu Wijaya dan-Soetardji Calzoem Bachri yang terkenal dengan kredonya
membebaskan kata dari makna. Karya-karya mereka banyak mengungkap
penyakit-penyakit sosial dalam proses modernisasi atau tidak menampilkan
optimisme. Tentang karya Soetardji, Takdir berpendapat bahwa puisi-puisinya
merupakan kemunduran budaya, sedangkan mengenai karya Putu yakni Setasiun,
Takdir menilai bahwa Putu telah kandas dalam jalan seni dan sastera modern.

(1999, 38). ~

Pandangan-pandangan Takdir ini mengemuka ketika menanggapi hasil-hasil
Kongres Permusyawaratan Perguruan Indonesia di Solo tahun 1938. Baru saja
kongres berakhir, ia menyerang hasil dan keputusan kongres serta pra-advis atau
makalah para pembicara. Dalam sebuah tulisan, Takdir menyerang sekian banyak
“iawan” se.kaligu;. lﬁfantaranya Takdir méngatakan, 'bar{gsa kita terkenal dengan

bangsa yang hati-hati bahkan sangat hati-hati, biar lambat asal selamat. Oleh

34



karena hati-hatinya itu menyebabkan serba takut untuk memasuki zaman baru.
Mereka, menurut Takdir, dengan sangat jelas memperlihatkan sikap anti-
intelektualisme, anti-individualisme, anti-egoisme dan anti-materialisme, padahal
semuanya itu adalah masalah di Eropa sedangkan masyarakat kita bahkan belum
merasakan semuanya itu. Bagaimana mungkin kita sibuk membahas ekses-ekses
yang ditimbulkan intelektualisme, menurut Takdir, kalau kita sendiri masih
belum merasakan apa arti intelektualisme? Masalah bangsa Indonesia yang
sesungguhnya adalah kekurangan intelektualisme, individualisme dan
materialisme. Takdir memiliki “semboyan yang tegas” bahwa Indonesia yang
baru harus melihat ke Barat sebagai gambarannya di masa depan. (1999, 36 ~

37).

Pada hakikatnya, bagi negara-negara yang bukan Barat, modernisasi merupakan
alat yang mutlak untuk pembebasan diri dari penjajahan. Untuk menéapai
modernisasi~  itu, satu-satunya cara yang harus ditempuh adalah
pembaratan/westernisasi, terutama keberanian untuk menerima ilmu pengetahuan
dan teknologi (iptek) modern Barat. Yang menjadi masalah utamanya ialah

mengenai pembatasan sejauh mana proses pembaratan itu harus ditempuh.

Ide pembaratan yang muncul pertama kali dari pemlklran Sutan Takdir

AllSJahbana itu tldak “gayung bersambut” Para pemlklr dan nasxonalls ketika itu .

35



menolaknya dengan membatasi bahwa pembaratan itu hanya mungkin dilakukan

oleh bangsa Indonesia pada bidang iptek saja, yakni aspek materialnya saja.

Bagi kelompok yang menolak pembaratan secara radikal, berposisi
menguntungkan dalam arti mudah dapat mempertahankan identitas budaya dan
bangsa. Oleh karena itu, menurut mereka aspek spiritual tradisional harus tetap
dipertahankan. Kelemahan dari kelompok ini ialah bahwa orang dapat dengan
mudah begitu saja merasa puas dengan hanya memiliki rasa harga diri saja.
Sebaliknya, timbul kemungkinan jatuh ke dalam keadaan frustrasi yang timbul
karena ketidakjelasan antara aspek material dan aspek spiritual, terlebih lagi
karena aspek spiritual tradisional senantiasa terdesak mundur oleh aspek material

yang diterima dari Barat.

Frustrasi ini sering menimbulkan akibat bahwa identitas atau kepribadian bangsa
ditonjolkan dan dipertahankan secara keterlaluan. Sebagai contoh, ultra-
nasionalisme Jepang sebelum dan sesudah PD II; meninggi-ninggikan
kepribadian Jepang yang dianggap terbentuk berdasarkan sistem kekaisaran.
Boleh jadi pendewa-dewaan Pancasila pada masa Orde Baru pun dianggap suatu

contoh dari fenomena ini.

Adapun pemikiran yang céhdefung ke arah pefﬁbéiafan yang radikal, berposisi

menguntungkan dalam arti dapat terhindar dari himpitan dua elemen yang saling

36



berteritangan, elemen tradisional dan elemen modern. Selain itu dua posisi ini
bisa melahirkan gairah yang tak habis-habisnya untuk menerima secara tak
terbatas hasil dunia modern dunia Barat. Sebalinyé, identitas bangsa tentu saja
terancam. Oleh karena itu, di berbagai tempat pemikiran Takdir ini mendapat

tantangan.

Oleh karena pemikiran seperti itu dianggap aneh dan berseberangan, maka
muncullah protes dan tanggapan dari berbagai kalangan yang menimbulkan apa
yang kemudian dikenal sebagai “Polemik Kebudayaan”. Peristiwa polemik itu
merupakan peristiwa yang sangat penting dalam sejarah perkembangan
kebudayaan di Indonesia karena untuk pertama kalinya nilai-nilai dan ukuran-
u-kuran‘ kebudayaan Indonesia yang sudah “lapuk” itu dikaji secara agak

mendalam.

Salah satu catatan penting dari peristiwa polemik itu ialah bahwa Takdir sangat
membedakan “Indonesia” dengan “pra-Indonesia”; bahwa Indonesia sekali-kali
tidak boleh dicampuradukkan dengan “pra-Indonesia”. Kriteria yang disarankan
Takdir untuk membedakan Indonesia dengan pra-Indonesia ialah semangat
Indonesia. Indonesia adalah sesuatu yang mempunyai semangat Indonesia

sedangkan dalam pra-Indonesia tidak mengenal semangat Indonesia. Semangat

Indonesia itu merupakan sesuatu yang baru memnurut isi dan bérituknya,' yang

37



sama sekali tidak bertopang kepada masa silam. (A. Karta Mihardja, 1977, 14-

21).

“Sesungguhnya menyambung masa yang sudah lampau berarti
membangkitkan perselisihan, sebab dalam zaman pra-
Indonesia bangsa yang mendiami kepulauan nusantara ini
tidak pernah mempunyai kemauan cita dan pikiran bersatu dan
berhubungan dengan itu tiada pernah melahirkan kebudayaan
yang bersemangat demikian.”

“Sesungguhnya kemauan bersatu yang dikandung semangat

Indonesia bukan sekali-kali berurat-berakar di masa yang

silam, tetapi sebaliknya di masa yang akan datang dalam

harapan akan bersama-sama berdiri di sisi bangsa-bangsa

yang lain di kemudian hari, yang berdasar atas keyakinan,

bahwa yang diharapkan dan dicita-citakan itu hanya mungkin

tercapai dengan pekerjaan bersama-sama, dengan bersatu.”

(A. Karta Mihardja, 1977:18).
Dengan kata lain, yang ingin dilakukan Takdir pada masa polemik kebudayaan
adalah membangun/membina bangsa Indonesia yang dalam gerakannya ini

menyaratkan” adanya “semangat Indonesia”. Lalu, apakah semangat Indonesia

itu?

Konsep “semangat Indonesia” menjadi seperti kata kunci dalam pemikiran
Takdir selama polemik itu berlangsung. Ia menggunakan kata-kata itu dalam
berbagai konteks sehingga untuk menangkap maknanya harus berhati-hati sekali.

Dari hasil pengamatan Penulis, semangat Indonesia memiliki tlga dimensi

38



pengertian: semangat Indonesia sebagai nasionalisme, semangat Indonesia

sebagai semangat Barat dan semangat Indonesia sebagai semangat universal.

Yang pertama, semangat Indonesia sebagai nasionalisme. Takdir memberi

penjelasan terhadap semangat Indonesia ini sebagai berikut:

“Hakekat semangat Indonesia, yaitu kemauan untuk bersatu
yang didesak untuk keinsyafan akan kepentingan dan akan
cita-cita bersama” (A. Karta Mihardja, 1977:15).

“Semangat Indonesia” ialah kemauan yang timbul pada abad
kedua puluh ini di kalangan rakyat yang berjuta-juta ini untuk
bersatu dan dengan jalan demikian hendak berusaha bersama-
sama menduduki tempat yang layak di sisi bangsa-bangsa
lain”. (A. Karta Mihardja, 1977:27).

Kemauan untuk bersatu dan kehendak akan meningkatkan kedudukan di dunia
internasional ini adalah landasan nasionalisme, semangat zaman dari Indonesia
pada bagian pertama abad ke-20. Persatuan yang dimaksudkannya di sini adalah

persatuan yang mampu mengatasi provinsionalisme dan sukubangsa-isme yang

mendahulukan kepentingan seluruh Indonesia dan seluruh bangsa.

“Ketika Diponegoro, Tuanku Imam Bonjol, Teungku Umar dan
lain-lain itu berjuang dahulu belum ada, belum terbau-bau
perasaan keindonesiaan. Diponegoro berjuang bagi tanah
Jawa itu pun agaknya tiada dapat kita katakan bagi seluruh

- tanak Jawa. Tuanky Imar Bonjol bagi Minangkabau, Teungku . -
Umar bagi Aceh. Siapa yang dapat menjamin sekarang ini,
bahwa baik Diponegoro, baik Tuanku Imam Bownjol, ataupun

39



Teungku Umar tidak akan melabrak bahagian kepulauan ini

yang lain sekiranya mendapat kesempatan dahulu? (A. Karta

Mihardja, 1977:14). '
Dengan kata-kata seperti ini Takdir menyebut/menentukan bahwa zaman di mana
Diponegoro dan Tuanku Imam Bonjol hidup dan berjuang itu sebagai zaman pra-
Indonesia, yaitu zaman yang belum mengenal keinginan untuk bersatu, dan

membedakannya dengan zaman Indonesia, yaitu zaman yang sudah mengenal

keinginan untuk bersatu.

Semangat Indonesia sebagai nasionalisme memang bermanfaat dan efektif untuk
mengatasi provinsionalisme dan sukubangsa-isme. Akan tetapi konsep ini belum
sanggup memberikan isi kepada “Indonesia” yang dipisahkan dari “pra-
Indonesia”. Dengan kata lain, dalam membangun Indonesia, Takdir hanya
menetapkan titik tolaknya saja, yakni “keinginan untuk bersatu”, tetapi belum

menunjukkan haluannya.
Hal ini berarti bahwa konsep ini tidak berdaya bila dipakai untuk membangun
Indonesia. Terhadap kelemahan pemikiran Takdir ini, Sanusi Pane pernah

melontarkan kritiknya,

“Manusia tidak sanggup mengadakan dewasa yang baru sama

sekali. Hal yang demikian itu sekiranya sama dengan
mengadakan barang dari yang tidak ada”. (A. Karta Mihardja,
1977:22).

40



Takdir harus menunjukkan haluan yang harus ditempuh. Ia tidak bisa mencari
haluan itu dalam sejarah masa lampau, maka yang dilakukannya adalah mencari

haluan pada dunia Barat. Takdir mengatakan,

“Meski bagaimana sekali pun tidak enak bunyinya semboyan,
bahwa kita harus belajar pada Barat, meski bagaimana sekali
pun sedih hati kita memikirkan hal yang demikian, dalam hal
ini rasanya kita tidak dapat memilih”. (A. Karta Mihardja,
1977: 19). .

»”

Dengan kalimat itu Takdir ingin menjelaskan konsep “semangat Indonesia
dengan mengaitkannya kepada semangat Barat. Semangat Barat yang
dinﬁaksudkan Takdir ialah semangat yang bersifat dinamika yang berindikasi
intelektualisme, individualisme, egoisme dan materialisme. Lebih jauh lagi, yang
dimaksudkan Takdir ialah untuk membebaskan diri dari alam bahkan alam
dikuasai dan digunakan untuk kepentingan manusia. (1977, 91).

Untuk membangun Indonesia maka semangat seperti inilah yang harus dimiliki
bangsa Indonesia. Takdir menegaskan, “Saya berkeyakinan, bahwa dalam
kebudayaan Indonesia yang sedang terjadi sekarang ini akan terdapat sebagian

‘

besar elementen Barat, elementen yang dynamisch”, “...Dan sekarang ini tiba

waktunya kita mengarahkan mata kita ke Barat”, (1977, 18).

Pendirian seperti ini adalah pendirian pembaratan yang paling radikal dalam
sejarah pemikiran modern di Indonesia. Oleh karena itu, seperti yang sudah

41



pernah disinggung pada bagian sebelumnya, tidak mengherankan bila mendapat
tantangan dari berbagai kalangan hingga terjadi polemik berkepanjangan. Ki
Hadjar Dewantara dan Dr. Sutomo ingin kembali ke pesantren, ke tradisi Timur,
sedangkan Adinegoro mencoba mencari jalan tengah, kompromi antara Barat dan

Timur.

Takdir tetap tegas pada pendirian karena selain memang wataknya yang
demikian, dalam pendirian pembaratannya yang radikal itu, dalam arti tertentu
bisa dikatakan bersifat pragmatis karena sudah menjadi kenyataan bahwa
modernisasi dalam arti mengintroduksi iptek Barat adalah proses yang tak
terelakkan bagi negara-negara Asia pada umumnya dan bagi Indonesia pada

khususnya.

Namun demikian, “semangat Indonesia”-nya tidak mampu menjawab kritik
bahwa kelak ‘Indonesia akan menjadi “tiruan Barat” seperti yang disampaikan

oleh Poerbatjaraka, yakni,

“Apa kita berpikir, bahwa kita mesti bisa mengejar bangsa
Barat? Jika barangkali di dalam sementara tahun: bisa, di
Barat tentu juga orang sudah jalan terus lagi, entah kembali
entah terus. Kalau demikian kelak jadinya, jadi kita orang
terpaksa harus mengejar saja”. (A. Karta Mihardja, 1977:32).

42



Takdir membantah kritik ini dengan mengatakan,

“Bukan sekali-kali pekerjaan kita membeo pada Barat”,
selanjutnya  mengatakan, "Bangsa  kita hanya mungkin
mempunyai harapan untuk masa yang akan datang apabila
segala yang dicapai oleh Barat itu dalam berabad-abad, dapat
kita jadikan kepunyaan kita dalam waktu yang sependek-
pendeknya. Sesudah itu pastilah kita akan mencahari jalan
sendiri” (A. Karta Mihardja, 1977:33).
Akan tetapi jawaban Takdir ini belum memberi kejelasan tentang kapan dan

bagaimana tentang “dapat menemui jalan sendiri” itu. Pembahasan lebih lanjut

masih diperlukan untuk menjelaskan permasalahan ini.

Akhirnya sampai pada konsep “semangat universal” yang disebutnya juga
sebagai semangat internasional atau semangat dunia. Sebetulnya konsep ini
masih kurang jelas pada masa “polemik kebudayaan”. Pada beberapa tempat,
konsep ini §eolah-olah sama artinya dengan semangat Barat yakni ethos
intelektualisme, individualisme, rasionalisme dan egoisme (misalnya pada
Pekerjaan Pembangunan Bangsa sebagai Pekerjaan Pendidikan, Pujangga Baru
th ke-6). Akan tetapi semangat universal yang dimaksudkannya adalah telah
melampaui atau bersifat lebih tinggi daripada semangat Barat kendatipun
mengandung unsur yang sama di dalamnya. Takdir mengatakan bahwa hakikat
- jiwa modern adalah mempertahankan ._diri dengan jalan setiap saat meninggalkan

diri, setia kepada diri dengan setiap saat mengingkari diri. (1977, 61).

43



3.3.

Dari penjelasan ini dapat diambil kesimpulan bahwa semangat universal yang
dimaksudkan Takdir adalah semangat yang bersifat universal dan paling
fundamental yang tidak hanya menunjang semangat Barat saja, karena semangat
universal dalam arti ini mungkin saja meninggaikan atau mengingkari semangat
Barat yang berciri: intelektualisme, individualisme, egoisme dan materialisme.
Semangat universal ini, yaitu potensi pengingkaran diri, dinamakannya juga

kebebasan (misalnya dalam Pujangga Baru th ke-10, h. 61).

Dewasa ini, semangat seperti ini mewujud dalam kebudayaan Barat tetapi dalam

bentuk yang belum sempurna. Bila kebudayaan Barat sebagai produk dari hasil
karya kebebasan maka itulah wujud kebudayaan universal yang mendasarkan
pada semangat universal. Kebudayaan Indonesia pun, menurut hemat Takdir,
pada tahap terakhir dan tertinggi dalam perkembangannya akan merupakan
sebagian dari kebudayaan universal ini sehingga tidak perlu lagi “membeo” pada

kebudayaan Barat.

Pemikiran Sutan Takdir Alisjahbana Sesudah “Polemik Kebudayaan”

Pada masa ini konsentrasi Takdir terpusat pada bagaimana mengisi kekurangan

yang terdapat dalam pemikirannya padai masa s'e-bbelumnyé; :

44



3.3.1. Nilai-nilai Sebagai Tenaga Integrasi Pribadi, Masyarakat dan

Kebudayaan

Selama kurang lebih 20 tahun perhatian Takdir terpusatkan pada soal-soal

perbandingan kebudayaan dan dinamikanya. Seperti yang dikatakannya,

“Dalam waktu dua puluh tahun terakhir ini saya
memusatkan perhatian pada soal perbandingan dan
soal perubahan kebudayaan dan saya mendapat kunci
untuk pekerjaan memahamkan dan membandingkan
kebudayaan itu dalam pengertian nilai.” (S. Takdir
Alisjahbana, 1982: 8)

Pada Kata Pengantar buku yang ditulisnya, Takdir mengatakan bahwa
setelah ia berceramah selama 33 kali di RRI atas permintaan Kementrian
Pendidikan dan Kebudayaan (Oktober 1954-April 1955), selama
persiapan-persiapan itu ia semakin yakin bahwa

“..etik adalah inti dari kehidupan kebudayaan
umumnya, kita hanya akan dapat mengerti soal2
kebudayaan yang aneka ragam dan banyak, bukan
hanya di Indonesia, tetapi juga di dunia yang luas,
apabila kita mungkin mempertimbangkan kelakuan
kebudayaan dalam hubungan peroses etik atau
penilaian  manusia yang luas..” (S. Takdir
Alisjahbana, 1986: vii).

Dari proses petualangan berpikirnya, akhirnya pemikiraﬁ filosofis Takdir

berpusat pada filsafat nilai. Demikian juga kesimpulan Magnis-Suseno

45



dalam pengamatannya terhadap pemikiran-pemiiran Takdir yang
mengemuka pada Simposium Internasional mengenai Sutan Takdir
Alisjahbana''. Dengan tidak begitu sukar bahkan mungkin bisa hanya
dengan menebak-nebak saja, kesimpulan itu sudah dapat diketahui dari
judul buku utama Takdir yang asli Values as Integrating Forces in

- Personality, Society and Culture.

“Dalam pemikiran dan penyelidikan saya tentang segi2
kelakuan manusia yang tiada berhingga banyaknya,
tujuan saya yang terpenting adalah mempelajari nilai2
dan peroses2 penilaian yang bukan saja menjadi motif
dan menentukan, tetapi juga mengorganisasi dan
mengintegrasi tenaga?2 dalam pribadi, masyarakat dan
kebudayaan.” (S. Takdir Alisjahbana, 1986: viii — ix).

Bagi Takdir, nilai ialah ken'yataan yang menggerakkan, mengarahkan dan

membatasi perilaku manusia. Dalam bukunya ia mengatakan,

“nilai2 adalah tenaga motivasi yang amat kuat, yang
memungkinkan manusia menunda, mengubah, malahan
menindis dorongan hidup dan inseting biologi dan
bersama? dengan itu menciptakan  kesatuan2
kebudayaan.”’(S. Takdir Alisjahbana, 1986:236).

'" Dalam makalah yang disampaikannya pada Simposium Internasional Relevansi
PemikiranSutan Takdir Alisjahbana: Kini Dan Masa Depan, UNIK A Atmajaya, 30 — 31
Juli 2002.

46



Selain sebagai tenaga motivasi, nilai juga berperan menafsirkan dan
memberi makna kepada alam dan dengan sendirinya menafsirkan dan

memberi makna pula pada kehidupan manusia di tengah-tengah alam.

“Oleh karena nilai2 ity adalah nilai2 manusia, yang

menafsirkan dan memberi makna kepada alam, dan

dengan demikian dengan sendirinya menafsirkan dan

memberi makna kepada hidup manusia sendiri di

tengah?2 alam, jadi. menentukan juga nilai2 peribadi dan

kebudayaan sendiri...” 12
Mengapa nilai berperan dalam pembentukan kebudayaan? Menurut
Takdir, Nilai berperan dalam pembentukan kebudayaan oleh karena nilai
merupakan tenaga yang memotivasi, menentukan, mengorganisasi dan
mengintegrasai perilaku manusia. Dengan peranan nilai itu maka benda-
benda dan kejadian-kejadian beragam di sekitarnya, dipilih dan
ditentukannya apa yang menjadi tujuan dan isi dari perilaku -
kebudayaannya. Dengan demikian, setiap kebudayaan akan muncul
dengan penuh tanggung jawab. Oleh karena itu, menurut Takdir, suatu

produk kebudayaan itu tidak diterangkan oleh teori empiris melainkan

lebih berdasarkan teori nilai.

Takdir memahami bahwa seluruh perilaku manusia pada dasarnya tidak

terlepas dari tenaga-ténaga dan hukum-hukum proses kimia-fisika. Dalam

12 Kelakuan Manusia di Tengah2 Alam Semesta, S. Takdir Alisjahbana, Dian Rakyat, 1982:17

47



ilmu manusia, menurut Takdir, hal itu sering terabaikan padahal seluruh
pencernaan, pernafasan dan seluruh pergerakan manusia berputar soal-
soal kimia-fisika. Proses budi, merupakan kelanjutan istimewa dari
proses kimai-fisika dan dengan demikian nilai-ﬁilai pun, dalam
potensinya, telah terkandung dalam proses kimia-fisika, fetapi yang baru

dalam kehidupan manusia.

“Tetapi apabila kita terima, bahwa peroses budi itu
adalah suatu lanjutan istimewa dari peroses kimia-
fisika dan peroses biologi, maka harus pula Fkita
menerima bahwa dalam potensinya kebebasan dan
nilai2 itu telah terkandung dalam peroses kimia-fisika
dan peroses biologi, tetapi yang baru dalam kehidupan
budi manusia menjadi suatu manifestasi yang istimewa
dalam evolusi alam...”"

Atas dasar ini kemudian Takdir menyebut bahwa nilai bersifat a priori
dalam budi manusia, karena memilih, menentukan dan menciptakan
nilai-nilai itu ada dalam proses budi manusia. Walaupun nilai-nilai tadi

bersifat a priori, tetapi saat menciptakan nilai-nilai, menentukan dan

memilih, manusia ada dalam kebebasan.

“Dalam pandangan dunia dan hidup, yang tidak
menolak tetapi menerima keduniaan, kebebasan itu
taklah mungkin lain daripada kebebasan untuk
“memilih, menentukan dan menciptakan nilai2, yaitu

P Ibid h. 12

48



nilai2 yang menjadi motif dan tujuan daripada

kemauan dan perbuatan manusia”"*
Yang melakukan penilaian adalah budi manusia. Budi adalah dasar segala
kehidupan kebudayaan manusia. Olehnya berbedalah kelakuan manusia
dari kelakuan hewan, kehidupan alam dengan kehidupan kebudayaan,
sebab yang dinamakan kebudayaan itu tidaklah lain daripada penjelmaan

budi manusia (1982;9).

Manusia adalah manusia karena budinya. Dalam hubungan ini Takdir
sering menunjuk pada hubungan antara kata “budi” dengan kata
“kebudayaan”. Takdir mencatat bahwa dari sisi bahasa Indonesia tepat
sekali memakai perkataan “budi” sebagai dasar dari “budidaya” atau
“kebudayaan”. Hal yang sama tidak terdapat dalam bahasa Inggris; tidak
ada hubungan antara mind dengan culture atau civilization, tetapi dalam

bahasa Jerman, Geist dengan Geisteswissenschaften.

Dengan mengikuti Eduard Spranger'’, Takdir mengelompokkan nilai-

nilai menjadi 6 nilai:

 Ibid h. 14

' Ibid h. 17 dan 1982, 13 — 15

49



. Nilai-nilai teoretis atau gugus nilai ilmu pengetahuan.

Penilaian teoretis mengikuti tolok ukur benar-salah. Yang bernilai
positif adalah kebenaran, yang bernilai negatif adalah kekeliruan.

. Nilai-nilai ekonomis atau gugus nilai ekonomi.

Sesuatu itu bernilai secara ekonomis tergantung dari apakah sesuatu itu
menguntungkan atau tidak, atau bahkan merugikan. Jadi, kriterianya
adalah untung rugi.

. Nilai-nilai religius atau gugus nilai agama.

Nilai religius terrtinggi adalah Yang Kudus. Lawannya adalah Yané
Profan.

. Nilai-nilai estetik atau gugus nilai seni.

Penilaian estetik adalah mengenai indah-tidaknya segala sesuatu. Yang
indah bernilai positif, yang jelek negatif.

. Nilai-nilai politis atau gugus nilai kuasa.

Dalam dimensi nilai-nilai politis yang bernilai politis adalah
kekuasaan, yang negatif adalah ketertundukkan.

. Nilai-nilai sosial atau gugus nilai solidaritas.

Inilah nilai-nilai yang menentukan apa yang positif dan apa yang
negatif dalam hubungan dengan orang lain. Kriterianya adalah baik-

buruk; solider-egois.

50



Dari keenam nilai ini ada yang tergolong nilai-nilai progresif, yang
didominasi oleh nilai teori dan nilai ekonomi seperti yang terjadi di
negara-negara Barat, dan ada yang tergolong nilai-nilai ekspresif yang

didominasi oleh nilai religius dan nilai estetik.

Nilai-nilai itu merupakan kekuatan integratif manusia sebagai pribadi,
masyarakat dan kebudayaan. Takdir menguraikan peran kunci konstelasi
lnilai-nilai itu dalam tiga dimensi realitas manusia yang sekaligus
merupakan “tiga proses etis”, yaitu dalam pembentukan kepribadian,

dalam kehidupan sosial masyarakat dan dalam kebudayaan.

Pengintegrasian keenam nilai itu menentukan keutuhan manusia dalam
tiga dimensi itu: dalam dimensi karakter individual diharapkan tercapai
integrasi personal. Integrasi kepribadian itu menurut Takdir harus tercapai
pada tiga pusat manusia dalam kehidupan instingtual, emosional dan
intelektual. Dalam ketegangan panggilan katahati dan struktur-struktur
normatif objektif masyarakat dan kebudayaan, manusia berkembang

dalam kediriannya.

Dalam Antropologi Baru Takdir mencoba melihat realitas perilaku
manusia dari sisi nilai (penilaian). Adalah sistém nilai séseéréné, yakm'

kesadaran etikanya yang sesungguhya, yang sinonim dengan katahatinya,

51



3.3.2.

yang membentuk integrasi dan struktur pribadinya, dan dengan demikian,
perilakunya. Yang diajukan Takdir ialah Kklasifikasi sistem nilai-nilai
yakni tentang saling berhubungan dan berhirarkinya nilai-nilai yang
tunduk pada satu atau seperangkat nilai-nilai yang tertinggi. Dengan
keenam nilai yang berasal dari Spranger yang bersifat horizontal itu,
Takdir kemudian menambahkan suatu teori pertingkatan jiwa yang
vertikal: tingkat vital, tingkat hati dan tingkat akal. Tipologi ini selain
dipakai untuk klasifikasi pribadi juga dipergunakan Takdir untuk

membeda-bedakan kesatuan masyarakat dan kebudayaan.

Perkembangan Sejarah Kebudayaan Indonesia

Keenam nilai yang sudah disebutkan terdahulu juga dipakai Takdir untuk
melihat perkembangan sejarah kebudayaan Indonesia. Dalam buku
Perkembangan Sejarah Kebudayaan Indonesia Dilihat dari Segi Nilai-
nilai, Takdir mengelompokkan perkembangan sejarah kebudayaan

Indonesia ini ke dalam 4 periode:

1. Kebudayaan asli-Indonesia

2. Kebudayaan India
3. Kebudayaan Islam

4. Kebudayaan modern.

52



Dari hasil penelaahan lebih lanjut, kesimpulan yang didapat dengan
menerapkan ke-6 jenis penilaian tadi maka masing-masing periode,

pemetaan kebudayaannya bisa dijelaskan sebagai berikut:

1. Kebudayaan Indonesia-asli
Kebudayaan Indonesia-asli dikuasai oleh nilai agama, yang diikuti
oleh nilai solidaritas dan nilai seni, sedangkan dalam sifatnya yang
demokratis nilai kuasa dalam susunan masyarakat adalah lemah. Nilai
ilmu lemah karena pemikiran yang berasio belum berkembang,
sedangkan unsur perasaan masih mendominasi dalam menghadapi
alam sekitar. Nilai ekonomi belum berkembang karena untuk
pemberdayaan alam sangat berkorelasi dengan penguasaan ilmu
pengetahuan. Teknologi juga tidak bisa tumbuh karena pengaruh
kepercayaan; bahwa kecakapan dan kekuasaan yang sesungguhnya

terletak pada yang ghaib.

2. Kebudayaan India
Dalam kebudayaan India, yang menjadi dasar dari feodalisme dalam
sejarah Indonesia, nilai yang t_ertinggi ialah nilai agama. Bedanya
dengah kebﬁday;cian_ asli, béhwa nilai ‘agama dalém. kebu.dayaan India

lebih berasio dan lebih maju serta bersistem. Bila nilai yang kedua

33



dalam kebudayaan Indonesia-asli adalah nilai solidaritas maka dalam
kebudayaan India ialah nilai kekuasaan yang berpokok pada kekuasaan
dewa-dewa dan turun bertingkat-tingkat sampai makhluk yang
terendah. Sejalan dengan nilai agama dan kekuasaan ialah nilai seni
yang mendapat substansi dari agama yang terealisasi dengan berpusat

pada istana-istana raja dengan dukungan para bangsawan.

Dalam hubungannya ini, meskipun nilai teori dan nilai ekonomi bukan
yang mendominasi dan menentukan kehidupan kebudayaan tetapi
sudah memperlihatkan kemajuaﬁ. Nilai solidaritas yang merupakan
nilai terpenting dalam kebudayaan Indonesia-asli, tenggelam dalam

lingkungan sistem kasta dan kerajaan-kerajaan feodal.

. Kebudayaan Islam

Dalam kebudayaan ini, selain nilai agama kuat diikuti pula oleh
menguatnya nilai teori dan nilai ekonomi. Perkembangan kedua nilai
terakhir ini terlihat dalam zaman kebesaran Islam dari abad ke-8

sampai abad ke-13.

Islam yang datang ke Indonesia ialah Islam yang telah dikuasai
sepenuhnya oleh goloﬁgah agama yang o'rtodok. dan gblongan ahli

figih setelah mundurnya keberanian dan kecakapan berpikir filsafat

54



pada umat Islam. Dengan demikian, memnurut Takdir, di Indonesia
umat Islam tidak pernah mengalami kemajuan ilmu pengetahuan dan
filsafat sehingga ketika manusia Eropa dari renaissansdatang ke
Indonesia, kerajaan Indonesia dengan mudah satu persatu dapat
dikalahkan. Demikian pula halnya dengan teknologi dan ekonomi,
meskipun diantara rakyat Indonesia dari kaum haji merupakan

golongan yang berada.

. Kebudayaan modern

Dalam kebudayaan modern, yang terkuat adalah nilai ilmu dan nilai
ekonomi sedangkan nilai agama dan nilai seni lemah seperti terlihat
dalam krisis agama dan seni Eropa dan Amerika. Mengenai nilai-nilai
solidaritas, kuat di negara-negara demokrasi, sedangkan nilai kuasa

kuat dalam negara totaliter seperti Rusia. Demikian menurut Takdir.

Setelah memasuki periode kebudayaan modern, tidak secara otomatis

kebudayaan sebelumnya ditinggalkan. Ada sebagian masyarakat yang

masih memegang teguh kebudayaan Indonesia-asli, ada juga yang

mengombinasikannya dengan periode lain. Demikian pula seterusnya.

Oleh Takdir keadaan semacam ini disebutnya sebagai kebudayaan

Bhineka Tunggal lka (1982, 47-48). Pada setiép periode‘; termasuk

periode modern, terdapat krisis dengan kadarnya masing-masing.

55



Van Peursen membuat sebuah skema untuk menggambarkan
perkembangan kebudayaan. Perkembangan skematis ini dijabarkan dalam
sebuah bagan yang memperlihatkan tiga tahap perkembangan
kebudayaan: tahap mitis, bilamana manusia masih terbenam di tengah-
tengah dunia sekitarnya; tahap ontologis, bilamana manusia mengambil
jarak terhadap alam raya dan terhadap dirinya sendiri; tahap fuﬁgéional,
bila manusia mulai menyadari relasi-relasi lalu mendekati tema-tema

tradisional (alam, Tuhan, sesama, identitas sendiri) dengan cara baru.

Ketiga tahap ini tidak meningkat seolah-olah naik dari tahap mitis ke
ontologis dan seterusnyé. 'Hal yang sama terjadi pada perkembangan
kebudayaan di Indonesia. Walaupun ada perkembangan ke arah positif ,
tidak berarti kebudayaan Indonesia-asli itu lebih rendah dari kebudayaan-
kebudayaan periode sesudahnya. Yang membedakan kebudayaan yang
satu dengan kebudayaan yang lain, mehurut Takdir, hanya berbeda dalam
konfigurasi nilainya. Nilai religius dan nilai seni begitu mendominasi
dalam periode kebudayaan Indonesia-asli, yang kalau dalam bagan

Peursen berada pada tahap mitis.

Kalau dalam periode kebudayaan India rasio sudah mulai mengedepan,
dengan kata lain, nilai teori léu'dah mendapatkan tempat, juga tidak berarti

periode ini menjadi lebih tinggi derajatnya. Masing-masing periode---

56



sebagaimana  dalam  masing-masing tahapan  Peursen---selalu
mengandung unsur-unsur positif dan negatif. Oleh karena itu, tidak bisa
berangan-angan mengharapkan sebuah “utopia”, sebuah bentuk
masyarakat’kebudayaan yang belum terwujud atau bermimpi kembali

pada kegemilangan masa silam.

Dari catatan Penulis, tidak ada hubungan antara Takdir dengan Peursen,
tetapi pemikiran keduanya berujung sama; bersinggungan di tujuan akhir.
Menganalisa dengan “pisau” analisa yang berbeda untuk satu tujuan,

yakni membuat suatu rencana yang lebih baik.

Peursen berangkat dari sebuah pertanyaan, apa yang dapat diperbuat
dengan kebudayaan? Yang dilakukan pertama kali oleh Peursen ialah apa
yang disebutnya sebagai “pengelolaan konsep kebudayaan”, yakni
merenungkan gejala kebudayaan sebagai suatu usaha untuk mencapai
suatu policy yang lebih baik. Untuk mencapainya, hendaklah manusia
modern dijadikan sadar tentang kebudayaannya, yang berarti bahwa
secara aktif harus turut memikirkan dan merencanakan arah yang akan
ditempuh oleh kebudayaan (van Peursen, 1994:10). Untuk membantu
proses penyadaran itu lalu Peursen membuat suatu skema atau bagan

yang mener-angkan perkembangan kebﬁda);éan. Bégah ya.hgmsif‘atnya

57



dinamis ini dipandang sebagai suatu tahap, sebagai suatu bagian dalam

cerita tentang sejarah perkembangan kebudayaan.

Dengan melukiskannya seperti itu akan diperoleh gambaran/peta tentang
perkembangannya dari zaman dahulu ke hari depan dan diperoleh pula
keterangan mengapa “wajah” kebudayaannya mempunyai bentuk seperti
sekarang ini. Logika sederhana akan mengatakan, bila secara skematis
sudah diperoleh keterangan; kalau pengertian itu sudah diperoleh maka
bila sudah mengerti bagaimana suatu proses berjalan akan juga dapat

mempengaruhi proses tersebut. Jadi, proses itu akan dapat diarahkan.

Bagan kebudayaan, menurut Peursen, tidak boleh dipandang secara
historis semata-mata tetapi justru ia memperlihatkan sesuatu yang
terkandung dalam setiap kebudayaan sehingga .manusia mampu untuk
menilai peerkembangannya sendiri secara kritis. Dengan kata lain bahwa
setiap kebudayaan dapat dipandang sebagai suatu rencana tertentu, suatu

policy atau kebijaksanaan tertentu; suatu strategi.

Kalau Peursen membuat sebuah bagan, Takdir menemukan sebuah kunci

untuk memahami perkembangan dan perubahan kebudayaan itu dengan

teori nilai. Yang dilakukan Takdir ialah menerapkan keé-6 jemis

penilaiannya itu ke dalam setiap perkembangan kebudayaan yang telah

58



3.3.3.

dikelompokkannya ke dalam 4 periode. Dari perkembangan yang ada,
dengan nilai-nilai yang berkembang/mendominasi pada periode tersebut,
bisa dijelaskan ke arah mana kebudayaan itu berkembang. Dengan
perkembangannya yang seperti itu lalu bisa dipilih/ditentukan nilai-nilai
mana saja yang harus dipertahankan atau dikembangkan. Jadi, Takdir
meyakini bahwa dengan budinya manusia bisa membuat sebuah rencana,

memilih dan menentukan kebudayaannya sendiri.

Modernitas

Setelah menerapkan teori nilainya dalam perkembangan sejarah
kebudayaan Indonesia, yang dipilih dan ditentukan Takdir ialah
mempertahankan dan mengembangkan nilai teori dan nilai ekonomi.
Sementara itu nilai seni, nilai religius dan nilai solidaritas, akan dengan
sendirinya berkurang perannya. Nilai teori (gugus nilai ilmu pegetahuan)
dan nilai ekonomi berkembang di negara-negara Barat. Oleh karena itu
negara-negara yang banyak mengembangkan nilai~nilai ini menjadi

negara-negara yang maju, penuh dinamika.

Di Indonesia, Takdir meliHat, nilai seni, agarﬂa dan solidaritaslah yang

justru berkembang. Oleh karena itu kehidupan kebudayaannya menjadi

59



statis, tidak bisa dan berkembang. Dengan demikian maka kesimpulan
Takdir semakin mantap bahwa Indonesia harus mencontoh Barat.
Kebudayaan Indonesia yang statis diganti oleh kebudayaan Barat yang

modern.

Takdir sangat mengagumi dan memuja modernitas. Ciri khas sifat modern
adalah bahwa kemajuan dikejar dengan sadar. Pola kehidupan masyarakat
pra-modern umumnya statis dalam arti bahwa cita-cita mereka hanya
mempertahankan keadaan .atau memulihkan/menjaga  keselarasan.
Sementara itu, modernitas maju dan maju terus, didorong oleh ilmu
pengetahuan yang terus menerus membuka kemungkinan yang lebih
besar untuk menguasai alam. Yang khas dalam modernitas ialah dominasi
nilai-nilai teori (ilmu pengetahuan) dan ekonomi terhadap nilai-nilai
agama dan seni. Sedangkan dalam masyarakat-masyarakaf tradisional,
nilai-nilai dominan ialah nilai-nilai seni, agama dan solidaritas. Takdir
menyebut bahwa kebudayaan-kebudayaan yang ditata menurut nilai-nilai
religius, estetik dan kebersamaan sebagai kebudayaan ekspresif,
sedangkan masyarakat-masyarakat di mana ilmu pengetahuan dan
perekonomian merupakan acuan dominan, disebutnya kebudayaan

progresif (S. Takdir Alisjahbana, 1982: 14).

60



Takdir bukan hanya pengagum modernitas tetapi ia pun melihat bahwa
modernitas bermasalah. Yang pertama-tama dirasakan oleh masyarakat
yang baru mulai memasuki era modernitas ialah kesangsian,
kebimbangan ketika mereka berusaha memilih diantara bermacam-
macam nilai yan‘g dihadapkan oleh dunia modern. Di beberapa tempat
timbul nilai-nilai dan norma-norma baru menggantikan yang lama dan
membawa harapan baru, tenaga baru dan kesanggupan mencipta baru. Di
tempat lain, bangkit pribadi-pribadi yang sanggup memberi makna baru
kepada nilai-nilai yang lama, tetapi banyak pula orang atau golongan
yang kehilangan pegangan/pedoman dan pendirian diantara kedua
gelombang kebudayaan yang besar itu. Pada kondisi seperti ini
masyarakat dan bangsa Indonesia mengalami krisis: ketidakberdayaan.
Ingin menggapai nilai-nilai baru yang dibawa arus modernitas belum
kesampaian tetapi nilai-nilai lama pun sudah “telanjur” ditinggalkan.
Dengaﬁ kondisi seperti itu, sebagaimana yang ia jelaskan dalam Revolusi
Masyarakat dan Kebudayaan di Indonesia, ada 4 hal yang dijadikan
sebagai dasar dari masyarakat dan kebudayaan yang sedang dihadapi
bangsa Indonesia yang harus menjadi pegangan dalam usaha pendidikan
yaitu:

1. Bahwa manusna (Indonesia) éudah .tiba' pada ‘kesadaran akan

kedudukannya yang istimewa dalam alam untuk menguasainya dan

61



dengan demikian sadar pula akan tanggung jawabnya tentang apa yang
terjadi dengan alam maupun tentang dirinya sebagai manusia.

. Bahwa kehidupan masyarakat dan kebudayaan modern menghendaki
pemikiran dan penyusunan skala prioritas nilai-nilai baik berdasarkan
keperluan hidupnya sebagai makhluk biologis maupun untuk
keperluan kehidupan budinya.

. Bahwa dalam tanggung jawabnya tentang alam dan dirinya, manusia
harus sadar bahwa kemungkinan-kemungkinannya maupun nasibnya
adalah bersatu.

. Bahwa dalam kebebasan kehidupan budi baik berdasarkan hasil
pemikiran yang baru maupun yang diwariskan oleh kebudayaan yang

lama, toleransi adalah sifat terpenting dalam kehidupan bersama.

Yang utama, menurut Takdir, dalam pertemuan kebudayaan modern

dengan ‘kebudayaan Indonesia-asli itu ialah kesiapan mental yang di

antaranya terkandung pula pengertian bahwa dari kebudayaan lama dapat

dipetik berbagai kesanggupan dan kecakapan yang terlepas dari makna

dan tujuan hidup lama, untuk dipakai menjelmakan pemikiran-pemikiran

dalam sistem nilai-nilai baru.

Ketika kehfdupén mulai memasuki era hiodemitas, Takdir juga

menemukan krisis; menjauhnya nilai-nilai dari kehidupan manusia

62



(Sejenis yang dikeluhkan Horkheimer bahwa dalam upaya manusia

memasuki era rasional yang terjadi justru sebaliknya, semakin irrasional).

Demikianlah ketika banyak melibatkan diri dalam ilmu-ilmu sosial Takdir
melihat bahwa ilmu-ilmu sosial telah gagal menjawab manusia modern
dan dunia modern karena telah terjebak dalam positivisme yang
menafikan persoalan nilai. Di samping itu yang juga menjadi penyebab
kegagalan itu ialah karena kompartementalisasi disiplin-disiplin ilmu
sosial telah gagal memberinya kemampuan untuk “menangkap” manusia
secara. bulat, komprehensif dan integratif. Terhadap keadaan ini ia
menawarkan suatu pendekatan baru berupa ilmu tentang manusia yang
merupakan sintesa ilmu-ilmu positif dan teori-teori nilai. (1986, 1—21).

Adapun tentang tugas ilmu manusia itu sendiri Takdir menjelaskan,

“Adalah tugas khusus ilmu tentang manusia untuk

menunjukkan kedudukan manusia yang istimewa dalam

alam, mencari unsur2 dan hukum2 yang mengatur

kehidupan manusia, dan menyadarkannya akan tempat

dan tugasnya yang khas dalam evolusi dan sejarahnya

sendiri.” (S. Takdir Alisjahbana, 1986:19).
Selain dalam ilmu-ilmu sosial tadi, linguistik modern pun dianggap
Takdir bermasalah karena kecenderungan deskriptif dalam ilmu ini tidak
akan banyak membantu pembentﬁkah baﬁésa y"ang memadai untuk

keperluan ilmu pengetahuan dan keperluan dunia modern lainnya.

63



Linguistik deskriptif dalam pandangannya tidak pernah mampu
membéntu apé yang dinamakannya language engineering (rekayasa
bahasa). Pemikirannya ini sudah terlihat sejak awal dari langkahnya
dengan menyusun dua jilid Tata Bahasa Baru Bahasa Indonesia, yang
bukan merupakan sebuah tata bahasa deskriptif tetapi tata bahasa
normatif yang mempunyai tujuan ganda. Di satu pihak, dengan cara itu
dapat diatasi berbagai perbedaan dialek dan di lain pihak bahasa
Indonesia disusun sedekat mungkin dengan bahasa modern lainnya agar

dapat memenuhi keperluan-keperluan baru dalam dunia modern.

Takdir telah menetapkan sebuah kriteria bahasa modern secara normatif
dalam Indonesian Language and Literature'® yakni: Pertama, suatu
bahasa dinamakan modern kalau dalam dirinya tercermin apa yang
dinamakan prinsip aktivitas. Prinsip ini menyebabkan seseorang atau
sekelompok orang sanggup mengubah keadaan diri dan lingkungan
hidupnya. Dengan adanya prinsip ini seseorang praktis menerima dan
meletakkan nasibnya tidak di tangan orang lain tetapi di tanganya sendiri.
Dalam bahasa Indonesia hal ini terlihat dalam kemungkinan pemakaian
kalimat aktif berkat bantan prefiks ber dan me (berkeris=mempunyai

keris; mengerissmemakai keris). Bertambah banyaknya pemakian

' S. T. Alisjahbana, Indonesian Language and Literature: Two Essays, Yale Unv. New Haven,

Conn., 1962, h. 14-15, dikutif oleh Ignas Kleiden dkk dalam Kebudayaan Sebagai Perjuangan,
Perkenalan Dengan Pemikiran S. Takdir Alisjahbana, Dian Rakyat Jakarta, 1988, h. xii

64



kalimat aktif dalam bahasa Indonesia menunjukkan adanya

kecenderungan kepada proses individualisasi.

Kedua, prinsip abstraksi dan pemikiran rasional. Kehidupan dalam dunia
modern memerlukan pemikiran abstrak, karena hal itu diharuskan oleh
kebutuhan-kebutuhan dalam ilmu dan teknologi, dan karena hubungan
sosial di dalamnya cenderung bersifat abstrak dan rasional. Refleksi
keadaan ini di Indonesia, menurut Takdir, terdapat dalam hukum modern
dan hukum adat. Dalam bahasa Indonesia hukum abstraksi dimungkinkan
oleh pemakaian affiks ke-an dan pe-an, baik untuk membuat kata sifat
menjadi kata benda abstrak (sopan—kesopanan), untuk membuat sebuah
kata kerja menjadi kata benda abstrak (fulis—penulisan), maupun untuk
mengubah kata benda kongkret menjadi kata benda abstrak (rumah—

perumahan).

Ketiga, prinsip kelugasan. Kalau abstraksi merupakén suatu sifat
pemikiran maka kelugasan merupakan sifat tindakan dan kecenderungan
dalam bersikap. Abstraksi sebagai kategori teoretis menemukan
kelugasan sebagai kategori praktis, sebagai pasangannya. Seseorang yang
lugas akan mengutamakan apa yang menjadi pokok-soal dan berani

hembuang apa yang dianggap hanya sebagai embel-embel yang tidak

65



perlu. Dalam bahasa Indonesia sifat ini terlihat dalam kecenderungan
membuat kata-kata bantu di depan kata benda. Daripada mengatakan tiga
batang pensil, hanya dikatakan tiga pensil, atau daripada mengatakan tiga

ekor kuda, dikatakan saja tiga kuda.

Keempat, prinsip egalitarianisme sebagai lawan dari pembedaan-
pembedaan sosial menurut hirarki feodalistis. Dalam Bahasa Indonesia
hal ini dicoba dengan mengintrodusir kata ganti orang (pronomen),
khususnya kata ganﬁ orang kedua yang dapat diterapkan untuk semua
kalangan. Dalam bahasa Indonesia percobaan ini pernah dilakukan

melalui penggunaan kata Saudara, Bung atau Anda untuk orang kedua.

Pada sisi lain, menurut Takdir, modernisasi yang diantaranya ditandai
oleh menguatnya pengaruh ilmu dan teknologi ternyata berdampak pula
menggiring manusia ke arah irasional. Yang dimaksud adalah bahwa
manusia dalam usaha untuk menaklukkan alam agar semakin
membebaskan diri dari padanya, justru menjadi tergantung kepadanya,

jadi kehilangan kebebasannya.

“Segala  kemajuan -teknologi dan  kekomplexan
kehidupan ekonomi dan politik. moderen membawa
ketegangan dan ketakutan yang baru. Kecepatan
‘kendaraan moderen, lingkaran inflasi dan depresi,
pekerjaan dan pengangguran, perang, jauhnya dari
Jjangkauan orang?2 yang berkuasa di bidang politik, dan

66



banyak faktor yang lain, menghadapkan individu
dengan ancaman2 yang rupanya tak kurang irrasional
dari ancaman2 yang dihadapi oleh manusia primitif,
dan yang tak kuasa diatasinya. Pikiran sekular tak
dapat memberikan kepadanya ketenangan batin dan
hiburan untuk ketakutannya akan kematian." (S. Takdir
Alisjahbana, 1986, 320).

Secara khusus Takdir menyebutkan pengaruh ilmu dan teknologi.

“Pertama adalah perubahan mentalitas yang

‘disebabkan oleh penyebaran pikiran yang berasio,
materialis dan  individualis, yang melemahkan
kepercayaan, pemandangan dan sikap tradisi dan
keagamaan. Kedua adalah pertukaran barang?2, ide dan
manusia yang amat banyak antara ber-bagail
kebudayaan, yang berkecenderungan menghancurkan
integrasi kelompok sosial dan benda2 kebudayaan
dalam tiap2? kebudayaan. Seluruh dunia dibawa ke
dalam suatu pencampur-adukan, seperti telah kita
lukiskan di dalam Bab I: segala sesuatu ada di mana?2.
Dalam  menghadapi pilihan yang banyak dan
mengacaukan dan kadang? berkonfelik dalam tiap2
lapangan, maka dalam peroses ini pribadi, masyarakat
dan kebudayaan kehilangan sistem?2 nilai dan etik.” (S.
Takdir Alisjahbana, 1986:320-321).

Dekatnya pemikiran Takdir dengan pemikiran Max Horkheimer dan
Theodor W. Adorno tentang dilema usaha manusia rasional mencolok,
padahal Takdir tampak tidak pernah menyerap pemikiran Madzhab
Frankfurt itu. Mirip dengan Takdir, Horkheimer dan Adorno menganalisa
bahwa rasionalitas modern jusfru menjadi irasional, karena menempatkan
manusia di bawah diktat irasioanal komoditi dalam alam kapitalisme.
Horkheimer melihat, di balik segala kemegahan dan kemajuannya, zaman

modern ternyata menyimpan senjata yang nampaknya selalu mengancam

67



martabat manusia. Ia menilai bahwa usaha manusia rasional itu macet dan

gagal.'?

Takdir menganalisa krisis modernitas dari enam nilai dasarnya (1991, 6-
16 dan 1986, 320-326). Nilai ekonomi mendesak ke arah peluasan terus
menerus tetapi keterbatasan sumber daya alam planet bumi tidak
memungkinkan. peluasan eksploitasi ekonomis berlangsung terus.
Ekonomisasi | dan penyeragaman pola konsumsi menghasilkan
kebudayaan massal yang dapat dihubung kan dengan tambahan terus
jumlah orang sakit jiwa. Kemajuan pengetahuan memang tidak
terhambat, tetapi dengan  digantikannya fisika kausal klasik oleh
kementakan statistik fisika mendapat keterarahan baru pada dinamika
keseluruhan sistem. Eksklusifitas klaim-klaim agama dipertanyakan dan
déngan demikian menimbulkan krisis nilai keagamaan tradisional. Dalam
dimensi kuasa dan solidaritas, Takdir memandang konflik-konflik antara
negara-negara nasional berdaulat, tanpa adanya lembaga internasioanl,
sebagai “kenyataan paling berbéhaya”. Maka, modernitas juga memuat
biji-biji disintegrasi. “Sekularisme moderen yang rasional, materialis dan
individualistik berkecenderungan melemahkan integrasi sosial. Dis-
integrasi keluarga yang terus-menerus adalah Kenyataan yang

dikhawatirkan dan dfsesalkan di mana2 ;sekaran‘vg.” '(19‘86, 321). Namun

'7 Sindhunata, Dilema Usaha Manusia Rasional, Gramedia, Jakarta, 1983

68



Nilai, menurut Takdir, merupakan kata kunci untuk memahami perbandingan
dan dinamika kebudayaan. Mengapa suatu masyarakat berbeda dengan
masyarakat yang lain, jawabannya ada pada masalah nilai. Nilai berada pada
proses budi manusia dan oleh karenanya bersifat a priori. Nilai itu berperan
dalam pembentukan kebudayaan karena ia merupakan tenaga yang memotivasi,
menentukan, mengorganisasi dan mengintegrasi perilaku manusia. Dikatakan
Takdir bahwa nilai juga merupakan kekuatan integral dalam pembentukan

pribadi, masyarakat dan kebudayaan.

Takdir memadukan atau tidak mempertentangkan antara “budaya” dalam arti
budaya yang bersifat primitif dengan yang modern; yakni bahwa cipta budaya
pada masa lampau maupun kini tercipta oleh budi, dengan kapasitas menilai
dan memilih yang kekuatannya relatif sama. Perbedaan suatu budi-daya
bukanlah perbedaan kebudayaan, melainkan sekedar wvariasi bangun
konfigurasinya. Dengan kata lain, tidak ada budaya primitif dan budaya maju.
Demikianlah yang terjadi pada perkembangan kebudayaan Indonesia yang
dikelompokkan Takdir ke dalam 4 lapis itu. Pada negara yang tengah
mengalami modernitas berkémbang nilai-nilai progresif sedangkan pada negara

seperti Indonesia di tahun 30-an berkembang nilai-nilai ekspresif.

Kendati pada awalnya (th ?;0-an) Takdir 'san'gat nvi”er“r‘lujé modernitas tetabi

dalam perkembangannya ia melihat bahwa modernitas itu bermasalah. Ada

70



“ketidakberdayaan” masyarakat ketika pertama kali memasuki era itu: kesulitan
(belum sampai) menggapai nilai-nilai baru sementara nilai-nilai lamé sudah
“telanjur” ditinggalkan. Sementara itu ada kecenderungan bahwa dalam
upayanya untuk menguasai alam, manusia modern justru semakin tergantung
kepadanya, jadi kehilangan kebebasannya. Selain itu yang juga mengalami
masalah ialah dalam bidang ilmu-ilmu sosial dan linguistik modern serta
terjadinya disintegrasi kelompok sosial dan kecenderungan untuk semakin

menjauh dari nilai-nilai etika.

71



BAB 1V
HUMANISME DALAM KERANGKA PIKIR

SUTAN TAKDIR ALISJAHBANA

4.1. Pengantar

Sutan Takdir Alisjahbana adalah seorang yang hidup dengan cita-cita dan
keyakihan Renaissans, “zaman pembebasan manusia dari abad pertengahan.
Modernitas, menurutnya, dimulai dengan Renaissans. Inti peralihan ke
kebudayaan modern dalam Renaissans adalah sebuah peralihan paradigma:
peralihan dari cara manusia memandang diri dan dunianya secara teosentris

ke cara memandang yang antroposentris.

Renaissans sendiri dimulai dengan humanisme Italia yang berpaling ke sastra
dan seni Yuhani dan Romawi Kuno, yang menempatkan manusia ke tengah-
tengah perhatian mereka. Manusia ditempatkan pada rel budaya modern yang
tidak lagi statis tetapi dinamis serta keyakinan bahwa kekuasaan tertinggi
terletak pada akal budi, jadi bahwa klaim apa pun harus dibenarkan di depan
pengadilan akal budi. Demikian pula ketika Takdir menawarkan ilmu sosial

“alternatif”, ia tidak melepaskannya dari pembicaraan tentang budi yang

menciptakan nilai-nilai. Demikianlah maka konsep budi dalamnperrnlivkira.n o

kebudayaan Takdir menjadi sangat penting. Oleh karena itu maka

72



4.2.

pembahasan mengenai humanisme dalam kerangka pemikiran Takdir tidak

bisa dilepaskan dari pembicaraan tentang budi manusia.

Pandangan Sutan Takdir Alisjahbana tentang Manusia

Persoalan mengenai manusia memang merupakan persoalan lama tetapi tidak
pernah ada habisnya. Hal ini disebabkan karena setiap peringkat
perjalanannya senantiasa menimbulkan problematika tersendiri. Oleh karena
itu tema abadi dari perjalanan manusia adalah mengenal kemanusiaannya
sendiri; suatu kearifan lama yang biasa didengar dari perenungan filsafat,
telaah ilmiah bahkan juga ajaran-ajaran agama besar. Tentu juga bukan
sebuah kebetulan kalau pembangunan di Indonesia pernah méncanangkan
pembangunan manusia seutuhnya sebagai tujuan besarnya.

Persoalan mengenai manusia ini dijawab oleh macam-macam “Antropologi”
(biologik, kultural dan sebagainya), tetapi antropologi kefilsafatan berbeda
dari yang lain. Refleksi kefilsafatan mengenai manusia lebih memikirkan
“nilai lebih” manusia, merenungkan segala sesuatu yang menjadi ciri khas
manusia sebagai manusia. Istilah mengenai “nilai lebih” itu misalnya: watak
transéndeﬁ dari eksistensi manusia, keﬁnikannya, ambiguitasnya, perfanyaan

akan makna dan harapan, dan sebagainya.

73



Manusia, dalam pandangan Sutan Takdir Alisjahbana merupakan makhluk
yang dalam evolusi kehidupan mencapai tingkat kemanusiaannya, yang
ditandai oleh tumbuhnya suatu struktur kehidupan jiwa yang baru, yang
dinamakan budi. Dengan budinya itu, meskipun secara kejasmanian masih
merupakan sejenis hewan, manusia tiba pada suatu tingkat kehidupan yang

lain sekali strukturnya dari kehidupan hewan.

“Dalam penjelmaan kenyataan yang tak berhingga banyaknya
dan senantiasa berubah itu, dalam dunia kejadian2 manusia
mempunyai kedudukan istimewa sebagai makhluk berkelakuan
dan bertindak. Dalam dunia anorganik, setiap perubahan atau
kejadian terjadi menurut hukum-hukum fisika, mekanika dan
kimia. Dalam dunia tumbuhlan sudah tampak susunan
tertentu daripada perubahan2 dan kejadian? ini; itulah yang
kita sebut hidup, yaitu suatu keseluruhan berintegrasi yang
terbatas menurut waktu, yang menjelma dalam pertumbuhan,
yang berhubungan dan menyesuaikan diri dengan sekitarnya,
serta berkembang biak dengan ciri2 yang turun temurun dari
generasi ke generasi. Hidup itu pada binatang mencapai suatu
susunan kesadaran dan dengan alat2 indera dan alat2
geraknya binatang itu dengan menggunakan insetingnya
berhubungan dan menyesuaikan diri dengan sekitarnya
dengan cara yang jauh lebih dinamik dan beragam daripada
tumbuh2an. Pada manusia perkembangan inseting sangat
terbatas, sehingga dapat dikatakan, bahwa manusia itu hingga
suatu batas terputus dari hubungan dengan alam dan dari
penyesuaian dengan sekitarnya. Dibandingkan dengan dunia
anorganik, tumbuhan dan hewan, manusia itu boleh dikatakan
makhluk yang tidak lengkap dalam perkembangannya sebagai
perseorangan dan dalam perkembangan masyarakatnya,
maupun dalam hubungannya dengan sekitarnya. Proses
perlengkapan  dan  penyesuaian  dimungkinkan  oleh
kecakapan2 yang. baru yang boleh dimasukkan dalam konsep
budi, yang semata? dimiliki manusia, dan membedakan
individu manusia dari individu hewan, masyarakat manusia

74



dari masyarakat hewan, dan kelakuan manusia dari kelakuan

hewan.” (S. Takdir Alisjahbana, 1986: 3-4).
Dengan sifat-sifat yang dimiliki oleh budi, sebagaimana yang dijelaskan
Takdir pada kutipan di atas, manusia mempunyai kedudukan yang istimewa
dalam alam, yaitu bukan hanya hidup dalam alam sebagai makhluk alam
berdasarkan dorongan hidup (drives) dan insting, tetapi mempunyai -
kesanggupan mengubah alam yakni melakukan suatu peranan dalam alam.
Dengan kata lain, diantara makhluk-makhluk dalam alam itu hanyalah
manusia yang mempunyai kemungkinan untuk menentukan sendiri nasibnya
dengan kesanggupannya untuk memilih dan mengambil keputusan dalam

perbuatannya. (S. Takdir Alisjahbana, 1983: 31-32).

Menurut Leenhouwers, di kalangan orang-orang modern (dan tentu saja juga
dalam filsafat modern) topik mengenai “manusia kongkret” lebih menarik
minat/perhatian dibanding dengan topik “manusia pada umumnya” (Dr. P.
Leenhouwers, 1970 : 62). Semua permenungan tentang hidup manusia
diarahkan kepada tataran di mana “aku ini” ditemui. Hal ini tidak
mengherankan mengingat bahwa refleksi atas eksistensi pribadi manusia
menjadi tujuan orang berfilsafat. Filsafat bermaksud agar manusia, yaitu “aku

ini”, menghening sejenak tentang “aku ini” dan melalui pengheningan itu

" menemukan berbagai segi atau ciri khas kepribadiannya.

75



Menemukan kesadaran diri, oleh Leenhouwers dikategorikan sebagai salah
satu ciri khas dari citra manusia yang modern. Ia menjelaskan tentang aspek-
aspek paling penting dalam citra manusia modern yang secara garis besar
meliputi dua aspek: pertama, seseorang mengalami hidupnya sebagai seorang
“aku” yang melalui pengalaman itu ia telah menemukan kesadaran diri, hidup
sebagai tugas, kebebasan dan tanggung jawab serta kebertubuhan. Aspek
kedua ialah keterbukaan “aku” yang menjadi nyata dalam diri seseorang
sebagai keterbukaan bagi “dunia”, “sesama manusia”, dan “Tuhan”.

(Leenhouwers, 1970:86-87).

Walaupun manusia modern itu mampu menemukan kesadaran-diri tetapi
diakui Leenhouwers bahwa betapa pun besarnya usaha untuk menyelami diri
dan bermenung tentang dirinya, selalu ia akan berhadapan dengan kegelapan
hidupnya, ia senantiasa mengalami hidupnya sebagai “penuh misteri”. Tetapi
menurut Leenhouwers, kalau orang menyadari rahasia ini yang dimengerti
sebagai “tak terkatakan, tak terucapkan, tak terungkapkan”, maka kesadaran
ini akan menganggap penghormatan terhadap hidup sendiri dan
penghormatan terhadap keunikan tiap-tiap “aku” sebagai nilai yang amat

berharga (Leenhouwers, 1970:68).

Adalah filsafat eksistensialisme yarfg mengupas masalah manusia secara
mendalam ditinjau dari sudut pribadi. Oleh pemikir eksistensialis manusia

76



disebut subjek dan sama sekali tidak boleh dijadikan objek. Kendati manusia
bisa juga mengobjektifkan dirinya namun kemampuan tersebut justru

menunjukkan betapa tinggi nilai peranan subjek yang dialami manusia.

Manusia oleh kaum eksistensialié dimengerti sebagai subjek yang bebas,
individu yang unik dan bukan ego yang tertutup seperti anggapan Descartes.
Marcel misalnya, mengupas kegiatan rohani manusia dalam rangka
perealisasian kebebasannya. Sartre mengemukakan manusia pribadi yang
kongkret, bukan sekedar objek epistemologis yang abstrak. Kierkegaard
memandang adanya manusia dalam bentuk proses menjadi. Manusia baginya
merupakan makhluk yang sedang memilih untuk menjadi manusia otentik
berkat hubungannya dengan Tuhan. Kierkegaard menolak ortodoksi tradisi
filsafat yang telah lama berkembang sampai dengan Hegel. Filsafat
tradisional cenderung pada objektivitas, bahkan kebenaran bagi filsuf-filsuf
tradisional dianggap objektif dan terpisah dari subjek pemikir. Sebaliknya,
Kierkegaard menerima kebenaran yang bersifat subjektif. Kebenaranku
berbeda dengan kebenaran yang kau alami. Takdif menolak pendapat
Kierkegaard ini dengan mengatakan bahwa nilai itu berada dalam proses budi

manusia dan karenanya, nilai bersifat a priori, jadi nilai bersifat objektif 18,

'8 S. Takdir Alisjabana, Kelakuar Manusia Di tengah2 Alam Semesta, Jakarta, Dian Rakyat, 1982:
12

77



Kritik Kierkegaard terhadap Hegel sebenarnya tidak semata-mata penafsiran
sistem filsafat saja tetapi justru akan ditemukan di sana ajaraﬁ tentang
eksistensi individu. Mengenai arti proposisi “menjadi individu dengan lebih
sungguh-sungguh” yang pernah dibicarakan Kierkegaard, harus dipahami

melalui pengalaman pribadi hidupnya sendiri. (F. Copleston SJ, 1965:150)

Dari proposisi itu bisa ditarik sedikit corak pemaparan filsafat Kierkegaard
yang terutama berbicara mengenai kemungkinan-kemungkinan konkret
eksistensi manusia. Eksistensi manusia ia alami sebagai‘suatu dialektik real.
Di situ berkembang suatu dinamika hidup manusia yang diwarnai oleh setiap
pilihan yang dilakukan oleh manusia individu sendiri. Manusia bisa menjadi
seorang individu yang sungguh-sungguh sejauh ia mampu menentukan

pilihan dalam hidupnya.

Memilih, menentukan dan menciptakan nilai-nilai, ditegaskan Takdir sebagai

ciri keistimewaan manusia yang membedakannya dari makhluk-makhluk lain.

‘

‘... menjadi ciri keistimewaan manusia dan yang melahirkan
kebudayaannya.”

“Ciri yang terpenting dari peroses budi manusia itu ialah
kebebasan memilih, menentukan dan menciptakan nilai2” *°

9 of cit, 1982:12.

78



Manusia akan semakin menampakkan kemanusiaannya ketika ia mampu
mempetlihatkan kemampuannya untuk menentukan pilihan dan menciptakan
nilai-nilai dengan budinya yang menurut Takdir merupakan dasar dari
budidaya atau kebudayaan. Berdasarkan kemampuan manusia ini lahirlah

kebudayaan dan kemanusiaannya menjadi lebih nampak.

“Dalam proses evolusi yang panjang pertumbuhan cerebral
cortex pada otak manusia telah membuat setruktur
keseluruhan jiwa manusia bukan saja lebih kaya akan
kemungkinan dan memungkinkannya menyesuaikan diri lebih
mudah kepada alam sekitar daripada hewan-hewan yang lain,
tetapi teristimewa penting adalah timbulnya pada manusia
pengintegrasian jiwa yang lebih besar dan lebih tertuju, oleh
pertumbuhan kecakapan berpikir dan bahasa. Dalam bahasa
konsep-konsep dan pikiran dilambangkan, dan dalam saling
pengaruh dialektik antara pikiran dan lambang-lambangnya,
Jjiwa manusia tumbuh menjadi sesuatu keseluruhan yang baru
dan kaya, yang memungkinkan manusia bukan saja
memanipulasi dan mendinamiskan sekitarnya yang terjadi
dari benda-benda dan kejadian-kejadian yang setatis terikat
- pada waktu dan tempat, tetapi juga membangun konsep-
konsep absetrak dan berdasarkan fantasi, dan dengan
demikian memungkinkan manusia menjadi sadar akan
kesadarannya sendiri.” (S. Takdir Alisjahbana, 1982:8-9).

Pola kejiwaan seperti yang digambarkan Takdir inilah, yang di dalamnya
terkandung dorongan-dorongan hidup yang dasar, insting, pikiran, perasaan,
kemauan dan fantasi yang dinamakan budi. Budi, dalam pandangan Takdir
adalah dasar segala kehidupan manusia. Dengan budi maka berbedalah
h p“evrilléku manusia dehgan rhe‘\;\u/an, kehidupaﬁ alaﬁ dérigzizﬁ kehidupzin

kebudayaan.
79



Kebudayaan itu sendiri, hemat Takdir, tidaklah lain daripada penjelmaan budi
manusia bahkan Takdir menganggap sangat tepat pemakaian bahasa
Indonesia mempergunakan kata “budi” sebagai dasar dari “budidaya” atau

“kebudayaan”.

Dalam menghadapi alam sekitarnya, budi manusia itu didorong untuk
membuat hubungan yang bermakna dengannya, yakni budi manusia menilai
benda-benda dan beragam kejadian di sekitarnya, lalu dipilihnya apa yang
menjadi tujuan dan isi dari perilaku kebudayaannya. Adalah besarnya
kebebasan ia memilih dari banyak jumlah bendg dan kejadian di sekitarnya
yang menyebabkan budi manusia itu berbeda dari dorongan hidup hewan dan
insting .yang terbatas kemungkinan-kemungkinan pilihannya. Oleh proses
pemilihan terus-menerus, individu manusia menentukan perilakunya dan
menciptakan beragam kebudayaan. Keseluruhan benda-benda kebudayaan
yang bgrstruktur berdasarkan fungsinya yang merupakan suatu sistem
penilaian dari suatu golongan masyarakat pada waktu dan tempat tertentu,
menjelmakan keseluruhan kebudayaan. Segala kebudayaan, menurut Takdir,
terus menerus berubah sebab budi manusia sebagai sistem yang terbuka,
senantiasa menilai bukan saja alam sekitarnya, tetapi juga ciptaan-ciptaan

kevbudz.iﬂyaan‘-sendi.ri; Demil'cli'an‘lah‘,:konsep ‘budi menjadi dasar filosofis Takdir.

80



Ménurut Takdir, harus dibedakan antara budi dan kebudian dengan jiwa dan
kejiwaan, karena yang umumnya dipahami oleh banyak orang ' jiwa atau
kejiwaan itu merupakan penjelmaan kesatuan struktur organisasi kesadaran
pada manusia. Jiwa itu, menurut Takdir, melahirkan budi yang membawa
seluruh jiwa manusia ke dalam suasana dan struktur baru, suasana dan
struktur kerohanian, (yang di dalamnya kecakapan-kecakapan jiwa sebagai
kemauan, perasaan, ingatan, pikiran, fantasi dan lembaga perlambangan),
sehingga tiada berhingga kemungkinan keseluruhannya berkembang. Dengan
kecakapan-kecakapan yang timbul pada struktur baru itu, manusia seolah-
olah keluar dari alam serta menjadi kreatif, dan merupakan suatu faktor baru

dalam dan atas alam yang melingkupi manusia sendiri.

Secara sederhana, Takdir ingin membedakan dua jenis ilmu jiwa, yang
pertama adalah yang menjadi dasar segala kehidupan kesadaran manusia yang
meliputi juga ketaksadarannya. Iimu jiwa yang kédua yang juga disebut oleh
Takdir sebagai ilmu budi atau ilmu kerohanian yang meliputi daerah
kebebasan dan kekreatifan manusia, yang lebih dikuasai oleh pikiran, fantasi
dan yang melahirkan struktur kebudayaan, yang khas manusia. Dalam bagian
inilah manusia itu mendapat kebebasannya untuk memilih, membuat
keputusan dan berbuat atau dengan kata lain untuk mencipta, sehingga ia
.' fnerijadi; suatu faktor yarié baru d.além kehi&ﬁpanh ar;ln vperkévmb‘anngan alarﬁ
semesta. (S. Takdir Alisjahbana, 1983: 32-33)

81



Dalam sejarah Filsafat Barat, berabad-abad pemikiran masalah manusia
ditentukan oleh pra-anggapan bahwa jiwa superior terhadap badan. Gambaran
manusia yang dualistis ini pengaruhnya sampai ke abad dua puluh. Dualisme
dalam konsep Plato: jiwa dalam penjara badan. Dalam perkembangan
pemikiran Plato dualisme itu sedikit diperlunak; penghargaan terhadap
pengamatan inderawi timbul, bahwa badan juga tersangkut dalam misteri

kemanusiaan sebagai gambaran jiwa.

Aristoteles, murid Plato, sedikit lain: di samping badan dan jiwa ada roh
(nous) sebagai kesatuan vital, sumber kekuatan dan aktivitas intelektual
manusia. Manusia bukan sintesa antara dua substansi, badan dan jiwa, tetapi
ia suatu kesatuan, suatu keseluruhan sintesa antara bentuk (kekuatan
membentuk) dan maferi. Jiwa adalah bentuk dari badan. Kesatuan mendapat
wujud yang menonjol dalam tesa bahwa manusia adalah aktualitas jiwa di
dalam badan. Namun dualitas tetap: di satu pihak badan-jiwa, di lain pihak
roh (nous). Aristoteles mengartikan roh sebagai refleksi yang hanya dimiliki
oleh manusia dan ada hubungannya dengan roh Ilahi, yakni prinsip tertinggi
yang menggerakkan, bertujuan dan memikir. Jiwa dapat berfungsi dengan
alat-alat inderanya di dalam batas-batas badan dan terikat dengan organ-organ
tertentu, sedangkan nous kemungkinannya tidak terbatas, tidak terikat organ

tertentu, daipat digambarkan sebagai potensi.v

82



Aristoteles membedakan antara roh aktif (nous poletikos) dan roh penerima
(nous pathetikos). Kemampuan reseptif manusia ini menurut Aristoteles
termasuk kehidupan jiwani manusia pribadi namun berkembang melalui roh
yang-atas-pribadi. Pengertian akan nous Aristoteles menjadi bahan diskusi:
apakah nous harus dipandang substansi yang tersendiri yang sangat erat
hubungannya (sejenis) dengan yang Ilahi, dan tidak mati. Orang cenderung
menerima nous sebagai bagian hakiki dari jiwa. Bagi orang Yunani,
antropologi bukanlah ilmu tersendiri: manusia dipandang dalam hubungan
dengan alam, dengan kosmos; masalah manusia dimasukkan ke dalam

keseluruhan masalah kosmos.

Descartes membuka zaman baru dengan penekanannya pada pikiran
manusiawi. Pandangan antropologinya secara prinsipil membedakan antara
substansi memikir dan substansi meluas, roh dan badan. Oleh karena itu
Descartes dipandang sebagai wakil dualisme yang terpenting. Pikiran adalah
faktor yang paling menentukan dalam keseluruhan keberadaan manusiawi,

badan mengikuti aktifitas roh (the ghost in the machine).

Dengan Descartes, filsafat membebaskan diri dari teologi. Pada Plato,
Aristoteles dan Descartes terlihat adanya suatu ketegangan, di mana
pénga_lamari dan kenyétaan mau membebaskan diri dari kuaisa”pémikirar'i-ﬂ |

filsafat.
83



Dalam periode sesudah Descartes idealisme berkuasa; manusia
dispiritualisasikan. Hegel, misalnya, menegakkan secara sistematis
kedudukan manusia sebagai animal rationale. Tidak demikian dengan Kant
yang sebagai idealisme kritis mempertahankan antropologi yang dualistis:
manusia adalah penghuni dua wilayah, alam dan roh, dari keharusan

(ketertentuan) dan dari kebebasan."

Pemikir Eropa abad ke-20 menunjukkan suatu antipati terhadap pandangan-
pandangan akan manusia yang spekulatif. Hal itu sudah dapat tertangkap
sejak abad ke-19 pada pemikir dan seniman, yang melihat manusia sebagai
subjek kongkret: Kierkegaard (1804 — 1854), Nietzsche (1804 —1900), Marx
dan Feuerbach (1804 — 1872). Mereka adalah sosok-sosok yang memikirkan
kembali nilai-nilai religius, sosial dan etis, terutama mereka memberanikan
diri memberikan pada manusia ke-khas-diriannya kembali. Pada pemikiran
abad ke-20 pengaruh mereka nyata: Kierkegaard pada eksistensialisme,
Nietzsche pada filsuf-filsuf strukturalisme dan Marx pada perkembangan

antropologi.

Bila melacak makna manuéia dari mithos penciptaannya yang bersumber dari

Al Qur”é'n,n manusia diciptai(én dari dua materi yang betbeda. Di satu pihak

manusia yang diciptakan dari tanah liat yang dinilai sangat rendah, di pihak
84



lain dalam proses penciptaannya itu Tuhan meniupkan ruh sucinya untuk
manusia. Dari peristiwa penciptaan ini manusia secara eksplisit memiliki sifat
kontradiksi dalam dirinya yang membawanya kepada kecenderungan yang
kontradiktif pula. Kecenderungan pertama, menurunkan martabat manusia
hingga ke tingkat makhluk yang paling hina .kedudukahnya dan
kecenderungan kedua mengangkat derajat manusia ke tingkat yang paling
mulia. Konsekuensinya pada sifat dasar manusia menyangkut kebebasan
memilih di antara bd.ua kutub tersebut yakni antara tindakan yang baik dan
yang buruk. Manusia harus dilihat ;la-ula dari tugas yang diembannya. Manusia
bertindak sebagai khalifah (penguasa) yang diciptakan dari bahan yang sama,
diberi misi yang sama, karena itu memiliki hakikat yang sama, dengan

konklusi akhir, manusia bersaudara satu dengan yang lain.

Di dalam Al Qur’an, kata-kata yang menunjuk kepada pengertian “manusia”
ada dua: bdsyar dan insan. Menurut Ali Shariati (Ali Shariati: 1984), kata
basyar mengandung makna makhluk yang “berada” (being), sedangkan insan
bermakna makhluk yang “menjadi” (becoming). Keduanya memiliki
perbedaan yang mendasar: Sebagai makhluk yang “berada”, manusia terarah
menjadi statis, tidak kreatif, tidak dapat mencapai suatu kemajuan, jadi tidak
ubahnya seperti hewan; -sedangkan sebagai makhluk yang “menjadi’”
’ WL T o

(becoming) manusia terus menerus bergerak menuju ke arah kesempurnaan

dirinya. Makhluk inilah, menurut Shariati, yang bisa memperoleh tiga atribut

85



yakni kesadaran diri, kemauan bebas dan kreativitas. Kalau Shariati menyebut
ketiga atribut ini dimiliki oleh makhluk insan (becoming), dalam pandangan
Takdir ketiga hal ini hanya dimiliki oleh manusia Renaissans; Takdir
mengharapkan hal itu terjadi dalam “semangat universal” yang dimiliki

bangsa Indonesia. (lihat bab III him. 32).

Menurut Shariati, tidak dengan mudah manusia bisa memperolehnya karena
manusia dikungkung oleh empat “penjara” yakni: alam, sejarah, masyarakat
dan ego. Untuk melepaskan diri dari penjara alam, manusia harus mengetahui
dan memahami alam agar memahami kekuatan kreatifnya. Demikian pula
halnya dengan penjara sejarah dan masyarakat. Penjara ego merupakan yang
paling sulit dilawan karena bentuknya tidak kongkret, tidak eksternal. Penjara
ego hanya dapat dilawan dengan cinta, cinta sebagai suatu kekuatan yang

mendambakan pengorbanan.

-

4.2.1. Kreativitas dan Kebebasan

Kreativitas merupakan ciri khas manusia. Kreativitas berkaitan

dengan, bahkan tidak mungkin dibayangkan tanpa kebudayaan.

MR b e -

‘Demikianlah maka kreativitas tidak dapat dipikirkan keberadaannya

sebelum makhluk manusia sebagai homo sapiens mengenal

86



kebudayaan. Kreativitas merupakan fenomena yang inherent dengan
kehidupan manusia dan sudah ada sepanjang sejarah umat manusia;
creativity is as old as man. Kreativitas ialah manusia dalam bentuk

unsur-unsur kebudayaan yang abadi.

Sejarah kebudayaan menunjukkan bahwa dalam kurun waktu tertentu
lebih banyak tampil orang-orang yang unggul (baik seniman, ilmuwan
atau tokoh-tokoh di bidang lain) daripada dalam kurun waktu lain.
Bronowski (1958) menemukan dua puncak kejayaan kreativitas dalam
sejarah Barat: kebudayaan Yunani antara 600 dan 300 SM dan zaman
Renaissance. Di Indonesia kasus yang sama dapat ditemukan di zaman
Sriwijaya dan Majapahit. Dalam | kebudayaan-kebudayaan tertentu
kreativitas lebih dihargai sehingga lebih berkembang daripada dalam
kebudayaan-kebudayaan lainnya. Silvano Arieti (1976) menamakan
kebudayaan-kebudayaan seperti itu kebudayaan creativogenic, yaitu
kebudayaan yang menunjang, memupuk dan memungkinkan

kreativitas.?

Bila berbicara tentang kreativitas maka yang terpikirkan ialah: teringat

akan pemikiran orang, kecerdasan, kemampuan untuk menciptakan

AR

. »‘"i.,%,?’j Bk oo g : B : : e -
dtau menemukan hal-hal baru, hubungan-hubungan baru, proses pada

87



manusia untuk sampai pada cara-cara baru dalam memecahkan
permasalahan hidup dan sebagainya. Ada juga hal-hal lain yang
berkaitan dengan kreativitas yakni “inkonvensional”, pemunculan
pikiran unggul dan proses yang terjadi pada manusia untuk
meningkatkan efisiensi dan daya cipta manusia yang lain dari manusia
lazim lainnya. Paling tidak pengertian-pengertian itulah yang dapat
disimpulkan dari berbagai tulisan para ahli dalam Kreativitas (S.

Takdir Alisjahbana: 1983).

Mengikuti pengertian yang terakhir ini, Takdir mengadakan
simposium Kretivitas yang kemudian dibuat sebuah buku berjudul

sama, Kreativitas.

“Adalah sebagai akibat dari peninjauan kami tentang
sangat kurangnya penciptaan? yang bermutu di

" negara kita, maka kami putuskan untuk mengadakan
simposium Kreativitas...” (S. Takdir Alisjahbana,
1983:4)

Disadari Takdir bahwa ada beberapa kemajuan yang telah dicapai
bangsa Indonesia setelah kemerdekaan tetapi hal itu jauh dari

memuaskan. Kreativitas seperti yang didambakan dalam perjuangan

untuk kemerdekaan di zaman; yang lalu;tidaksmuncul. Apa hakikatnya - .

 Arieti, S. Creativity, The Magic Synthesis, Basic Books, New York, 1976.

88.



yang

menyebabkan kebudayaan bangsa Indonesia ini

(kehilangan kreativitasny‘a)’i’_::__._.

“...Keluh kesah di-mana2 bertambah lama bertambah
banyak terdengar, karena harapan yang di-
bangkit2kan dalam penderitaan penjajahan tentang
hari jaya kemerdekaan tidak terpenuhi. Di segala
lapangan, dari pertanian dan perikanan, dari
perdagangan dan industri, dari kelambanan, kadang?2
kemandakan. Perkembangan disegala lapangan hidup

yang diharapkan itu tidak timbul, tenaga kreatif tidak -

timbul ber-limpah2 seperti diharapkan, sedangkan di
bagian dunia yang lain kemajuan a mat pesatnya
seperti misalnya di Jerman dan Jepang.” (S. Takdir
Alisjahbana, 1983:5).

jatuh

Takdir mencari jawaban dari semua permasalahan itu dalam kata

kunci “kreativitas”. Ia melihat kreativitas dari sisi filsafat manusia.

Dalam tulisannya ia mengatakan:

“Berbicara kreativitas dari jurusan filsafat berarti
mengembalikan soal kretaivitas itu kepada akarnya,
yaitu kepada hakekatnya yang se-dalam2nya. Dalam
zaman pancaroba kebudayaan yang seluas kita alami
sekarang ini, hal itu telah selayaknya, sebab hanya
dengan demikian akan dapat kita lihat soal itu dalam
kedalaman dan keluasannya seperti dituntut zaman
kita sekarang, ketika di segala lapangan kebudayaan,
manusia menghadapi setruktur2 baru yang lebih besar,
apabila ia tidak hendak menghadapi kehancuran
dalam setruktur2 yang ada sekarang, yang telah habis

kemungkinan2nya karena perkembangan. ilmu. dan, ... .

teknologi yang membuat dunaia dan umat manusia

menjadi suatu kesatuan yang amat besar.” (S. Takdir
Alisjahbana, 1983:31)

89



Membahas mengenai kreativitas ini Takdir memulainya dari pembicaraan
tentang budi manusia. Seperti yang sudah sering dikatakannya, budi
merupakan ciri keistimewaan manusia yang dengan budinya itu
menyebabkan bahwa diantara makhluk-makhluk dalam alam itu hanyalah
manusia yang mempunyai kemungkinan untuk menentukan sendiri
nasibnya dengan kesanggupannya untuk memilih dan mengambil
keputusan dalam perbuatannya. Oleh tumbuhnya budi itu, manusia
mendapat suatu tingkat kebebasan, yang tidak terdapat dalam dunia

hewan.

“Manusia dengan akalnya, yang merupakan bagian yang
amat penting dari budinya seolah-olah dapat melepaskan
dirinya dari alam dan dari tempatnya yang relatif
terbebas dari alam itu dapat menghadapi alam sebagai
objek, yaitu menyelidiki dan mengetahui alam itu dengan
objektif.” (Ibid, him. 32).

Takdir mengatakan bahwa struktur baru yang ditimbulkan oleh kehidupan
budi manusia itu dinamakan budidaya atau kebudayaan. Dalam kehidupan
kebudayaan itulah manusia rﬂenjelma sebagai makhluk yang bebas
berpikir, menyelidiki bahkan memilih dan mengambil keputusan yang
disebut Takdir dengan “menilai”. Atas dasar pilihan dan keputusannya
manusia berbuat, diubahnya alam dan diadakannya bentuk2 yang tidak ada
dalam alam sebelumnya. (Ibid, him. 33)

Berkaitan dengan kreativitas, Takdir mengatakan bahwa secara luas alam
semesta ini senantiasa dalam proses kekreatifan. Takdir bahkan mengutif
““pendapat Iqbal yang menolak pengertian fakdir dalam peristiwa ‘hidup-
manusia. Dalam hubungan daya cipta Tuhan dan manusia, bila segala

sesuatu telah ditakdirkan dari semula tidaklah mungkin timbul penciptaan,
90.



yang setiap saat melahirkan sesuatu yang baru, yang belum ada dan belum

ditentukan sebelumnya.

Manusia yang dalam evolusi alam mendapat budi itu, menurut Takdir,
mendapat kemungkinan terus menerus menciptakan benda-benda dan
peristiwa-peristiwa kebudayaan. Maka jelaslah bahwa kebudayaan
manusia itu, karena budi manusia terus menerus mencipta, selalu dalam
perubahan, baik dalam arti perkenibangan dan kemajuan maupun dalam

arti kehancuran dan kemusnahan. (Ibid, him. 36-37).

Proses penciptaan kebudayaan oleh Takdir dibedakan ke dalam enam nilai:
nilai teori, nilai ekonomi, nilai agama, nilai seni, nilai kuasa dan nilai
solidaritas (lihat bab III hlm. 49-50). Ada kalanya perubahan dan
perkembangan kebudayaan itu berlangsung dengan cepat karena proses
penciptaan nilai-nilainya yang mendominasi berjalan dengan cepat tetapi
ada kalanya juga sebaliknya. Dalam kasus Indonesia, Takdir melihat

bahwa perkembangan kebudayaan itu cenderung mandeg, statis.

“Kebudayaan tradisional yang bersifat kebudayaan
daérah telah lama habis tenaga ciptanya, jauh sebelum
sejarah penjajahan mulai, malahan justeru karena
kejatuhan dan kelemahannya itulah penjajahan mudah
berlaku di negeri kita oleh suatu bangsa yang kecil, yang
datang dari jarak yang amat jauh. Kebudayaan
moderenpun yang menjadi penggerak pembaharuan
dalam seabad yang terakhir ini hanya menambah
perpecahan didalam jiwa kita, tak dapat membangkitkan
dinamik dan daya hreatif oleh karena tidak dapat
membangunkan motivasi dan tujuan yang kuat mendorong
bekerja dan berusaha”. (Ibid him. 188)

91



Yang perlu dilakukan, menurut Takdir ialah:

1. “...kita mesti merumuskan susunan nilai-nilai itu satu persatu dalam waktu
yang singkat.” (Ibid, hlm. 189)

2. “...kita mesti meyakinkan rakyat kita, sehingga mereka mau bekerja keras
dan belajar keras...” (Ibid him. 189)

3. “...mesti timbul manusia baru Indonesia dengan cita-cita dan dambaan yang

baru, yang akan melahirkan kebudayaan Indonesia baru...”. (Ibid, him. 192)

Dari manusia baru dengan konfigurasi nilai-nilai budi yang baru ini, menurut
Takdir mesti timbul kebudayaan baru yang pada dasarnya bersifat kebudayaan
Industri modern. Dengan demikian jelaslah bahwa begitu besar (banyak)

kegairahan mencipta yang memungkinkan (harus) berkembang di Indonesia.

Apa yang terutama mendorong manusia untuk mencipta adalah kebutuhannya
akan aktualisasi diri, untuk mengembangkan potensi-potensinya. Kecenderungan
ini ada pada setiap orang dan hanya menunggu kondisi-kondisi yang tepat untuk
menampilkan diri. (Maslow, 1968). Yang perlu dipahami ialah bahwa apabila
berbicara tentang kreativitas sebagai aktualisasi diri maka yang dimaksudkan ialah
aktivitas dalam arti kata yang luas, tidak terbatas pada'bidang tertentu misalnya
seni. Tidak semua seniman kreatif dan tidak semua orang yang kreatif adalah
seniman. Orang-orang kreatif tidak selalu merupakan tokoh yang unggul, tetapi
bisa juga orang-orang biasa. Kreativitas tidak hanya tercermin dalam suatu produk

atau ciptaan baru, akan tetapi juga dalam sikap atau gaya hidup.

Kreativitas itu mengandaikan adanya kebebasan, tetapi seorang kreatif tidaklah
layak untuk menuntut kebebasan. Hal ini disebabkan karena kebebasan berpikir
- seorang kreatif tidaklah datang dari luar dirinya melainkan 'jiw'a‘ si- kreatif itu

sendiri yang bebas.

92 .



Kebebasan, menurut Takdir merupakan ciri khas manusia sebagai akibat dari

proses budi yang dimilikinya.

“Ciri yang terpenting dari proses budi manusia ztu zalah
kebebasan memilih, menentukan dan menciptakan nilai2”.

Menurut Harold H. Titus, kebebasan itu merupakan perkembangan atau
achievment. Seseorang menemukan kebebasan sejalan dengan perkembangan
kesadaran dirinya, kecerdasan dan peningkatan pengetahuannya. Kesadaran diri
merupakan sifat yang hanya terdapat pada manusia. Kesadaran diri manusia
meliputi kesadaran dan pengenalan dia dengan lingkungannya dan memungkinkan
pengenalan terhadap kegiatan-kegiatan yang dikerjakan. Selanjutnya, kesadaran
diri manusia memungkinkan orang bisa merenungkan perbuatan-perbuatannya
sendiri dan dihayati salah-benarnya. Hal ini pun memungkinkan orang bisa
memandang dirinya sebagai subjek dan objek suatu tindakan. Kesadaran diri

manusia ini merupakan syarat untuk manusia sampai pada kebebasan memilih.

Telah dikatakan di atas bahwa kebebasan manusia berkembang sejalan dengan
perkembangan kecerdasan dan peningkatan pengetahuan. Bila orang menghadapi
kesukaran dan dja hanya tahu satu jalan dan cara untuk mengatasinya maka
manusia itu tidak mempunyai cukup kebebasan. Sebaliknya, bila orang
mengetahui banyak jalan dan cara untuk mengatasi persoalan yang dihadapinya
maka ia mempunyai lebih banyak kebebasan untuk memilih jalan mana yang
terbaik ditempuh. Dengan tambahan pengetahuan dan kemampuan reflektif
(merenungkan kembali kejadian yang dialami), orang bisa menambah potensi

untuk melakukan pilihan-pilihan. Jadi, bisa dipahami sekarang mengapa di tahun

'S, Takdir Alxsjahbana, Kelakuan Manusza dl ‘Tengah2 Alam Semesta, Dian Rakyat, J akarta, .
" 1982, hlm. 12.

93



30-an Takdir “ngotot” untuk melakukan transfer of value system yang diantaranya

menekankan pada aspek intelektualitas®

Peluang kebebasan mutlak diperlukan bagi kreativitas, suatu hal yang berlaku bagi
setiap manusia dan telah menjadi sarana azasi baginya. Hal ini sesuai dengan
kesimpulan Ernst Cassirer dan Suzanne Langer: manusia dibebaskan oleh simbol,
atau lebih sederhana, ia bebas sejak ia berbahasa. Pada saat ia memakai kata maka
terlepaslah ia dari tirani benda-benda dalam lingkungannya. 1001 benda yang
berbeda dapat dicakup olehnya dalam satu ungkapan, kemudian benda di tangan
atau pun di seberang sama kedudukannya, karena dengan kata ia menjangkau
ruang. Dengan kata ia pun menjangkau waktu, semua benda yang sama di waktu
lalu dan untuk selanjutnya jatuh dalam penguasaannya pula; kuantitas, kualitas,
ruang dan waktu. Inilah kemenangan manusia bahwa ia terlepas dari masing-
masing penampilan sebagai particularia, karena menggenggamnya semua
menjadi universalia. (Ernst Cassirer, Manusia dan Kebudayaan: Sebuah Esei

Tentang Manusia, Gramedia, Jakarta, 1990).

Kebebasan memilih, menentukan dan menciptakan nilai-nilai, menurut Takdir,
tidak terlepas dari hukum-hukum alam. |

“...manusia dengan peroses budinya harus tunduk bukan

saja kepada hukum?2 peroses kimia, fisika dan biologi,

tetapi juga kepada hukum?2 peroses budi, yang lahir

dalam keistimewaan kedudukan manusia dalam evolusi

alam.” %

2 Kerja Lebih Keras dan Raih ydng Terdepan, Prisma 2, Febrari 1991, hlm. 64.
% of cit, 1982:13.

94



Dengan penjelasan Takdir ini maka pada hakikatnya kebebasan yang dihadapi
dalam kehidupan manusia, merupakan suatu paradoks yakni kebebasan berbuat
yang palihg determined (ditentukan), yang harus tunduk kepada hukum-hukum -
alam; jadi yang paling tidak bebas. Paradoks ini juga sebenarnya telah terkandung
dalam pengertian kebebasan yang dalam hubungan kehidupan manusia berarti
kebebasan berbuat/bertindak, karena tiap-tiap tindakan berjalan serempak dengan

atau didahului oleh suatu pilihan, suatu keputusan, jadi suatu ikatan.

Dalam perkataan lain bahwa nilai-nilai yang dipilih, ditentukan dan diciptakan '
oleh budi itu sifatnya telah ada secara apriori pada manusia. Immanuel Kant
membahasakannya dengan “katahati”. Ia menunjukkan bahwa setiap orang
mempunyai katahati, jadi merasa diamati terus menerus, diancam dan diingatkan
oleh “hakim” dalam dirinya bahwa ia harus menghormati katahatinya. Kekuasaan
yang mengamat-amati hukum dalam manusia bukanlah sesuatu yang diciptakan
dengan kemauannya sendiri melainkan merupakan sebagian dari sifatnya. Bahkan
meskipun seseorang ingin melepaskan diri dari katahatinya, ia akan diikutinya
seperti bayang-bayang. Untuk sekejap ia dépat membungkamnya dengan
melupakan dirinya dalam kenikmatan hiburan tetapi ia tidak dapat dengan
sunggguh-sungguh melarikan diri darinya; pada suatu ketika ia akan sadar lagi

dan mendengarkan lagi suaranya.

Kedekatan Takdir dengan pemikiran Kant tidak dapat disangkal mengingat di
masa-masa awal ketertarikannya pada filsafat, Takdir mendalami dan terkesan
dengan karya-karya Kant diantaranya Kritik der Reinen Vernunft yang didalami

Takdir ketika-ia sedang dipenjarakan oleh tentara Jepang .**

95



4.2.2. Ketidakberdayaan

Sebagai akibat dari pertemuan kebudayaan tradisi (kebudayaan lama)
dengan kebudayaan modern, masyagakat Indonesia mengalami masa
pancaroba/perubahan budaya yang menimbulkan kesulitan yang cukup
serius: Ingin meraih kehidupan modern namun belum cukup mampu
(belum “kesampaian”), tetapi untuk kembali ke kebudayaan sendiri pun
(kebudayaan lama) tidak memungkinkan karena sudah telanjur
ditinggalkan. Dalam konéiisi ini nampak ketidakberdayaan manusia
Indonesia yang oleh Takdir diberikan solusi untuk menumbuhsuburkan

kreativitas.

“Kebudayaan tradisional yang bersifat kebudayaan
daerah telah lama habis tenaga ciptanya, jauh sebelum
sejarah penjajahan mulai, malahan justeru karena
kejatuhan dan kelemahannya itulah penjajahan mudah
berlaku di negeri kita oleh suatu bangsa yang kecil, yang
datang dari jarak yang amat jauh. Kebudayaan
moderenpun yang menjadi penggerak pembaharuan
dalam seabad yang terakhir ini hanya menambah
perpecahan didalam jiwa kita, tak dapat membangkitkan
dinamik dan daya kreatif oleh karena tidak dapat
membangunkan motivasi dan tujuan yang kuat mendorong
bekerja dan berusaha”. (Ibid him. 188)

Ketidakberdayaan ini juga digambarkan Takdir sebagai berikut:

“...Di beberapa tempat timbul nilai2 dan norma2 baru
menggantikan yang lama dan membawa harapan baru,
tenaga baru dan kesanggupan mencipta baru kepada
suatu golongan yang berpengaruh dalam masyarakat
Indonesia. Di tempat-tempat yang lian bangkit pribadi2,

% S. Takdir Alisjahbana, Perjuangan Kebudayaan Indonesia, Biograﬁ§ Editor Agus HK Soetomo,
Dian Rakyat, Jakarta, 1999, him 58.

96



yang sanggup memberi makna baru kepada banyak nilai2
yang lama. Tetapi di sisi itu banyak pula orang2 dan
golongan2 yang kehilangan perndiriandan pedoman
dalam lembah yang dalam diantara kedua gelombang
kebudayaan yang besar itu. Bagi mereka yang demikian,
yang lama sudah mati dan yang baru belum datang
menggantikannya. Berapa banyaknya kaum terpelajar
yang terumbang-ambing di laut kesangsian dan
kebimbangan, apabila mereka berusaha memilih antara
ber-macam?2 nilai yang dihadapkan oleh dunia modern
kepada mereka.” (S. Takdir Alisjahbana, 1988:xi).

Takdir melukiskan, ketika beberapa putra Indonesia berkesempatan
mengikuti pendidikan yang disediakan oleh kolonial Belanda, mereka
mengalami kebingungan karena pendidikan modern yang mereka terima
itu sangat berbeda dengan pendidikan yang diterima dari orang tua dan
nenek moyangnya. Menurut Takdir, ini menyebabkan pendidikan dan
kebudayaan dalam masyarakat itu dualistis; suatu kondisi yang
menyebabkan masyarakat terombang-ambing. (S. Takdir Alisjahbana,
1988:25-37). Pada sisi lain telah terjadi pula kehancuran masyarakat dan
kebudayaan seperti yang digambarkan Takdir di daerah Pisangan, Pasar
Minggu (hlm.59-64), terjadinya kekacauan hukum (81-89), dan
sebagainya.

Untuk mengatasi berbagai permasalahan itu, masalah pendidikan adalah
merupakan prioritas utama. Kalau dalam kebudayaan tradisi asti
pendidikan hanya mentransformasikan pusaka nilai-nilai dan adat istiadat
lama yang harus dijaga kemurniannya --dan dengan demikian statis
sifatnya--, tetapi dalam kebudayaan modern pendidikan itu senantiasa -

bersifat merevolusikan masyarakat dan kebudayaan. Oleh karenanya yang

' terpenting, menurut Takdir ialah merancang tujuan dan cara meiakukan =~ -

pendidikan itu (him. 249). Adapun sikap dalam menghadapi pendidikan

modern itu, Takdir menjelaskan:
97



“Dilihat dari jurusan pendidikan dalam hubungan
pertemuan kebudayaan moderen dengan kebudayaan
Indonesia yang lama, hal itu hanya berarti, bahwa dari
kebudayaan lama dapat dipetik berbagai kesanggupan
dan kecakapan, yang dilepaskan dari makna dan tujuan
daripada hidup lama, wuntuk dipakai menjelmakan
pikiran2 dan perasaan2 yang baru dalam hubungan
sistem nilai2 yang baru.” (S. Takdir Alisjahbana,
1988:252).

Ada beberapa hal yang perlu disadari, menurut Takdir, berkaitan dengan

kondisi yang tidak menentu sebagai akibat dari pertemuan dua kebudayaan

besar:

1.

Bahwa manusia dalam evolusi alam dan sejarah kebudayaan telah tiba
pada tingkat di mana ia sadar akan kedudukannya yang istimewa dalam
alam sebagai makhluk yang berpikir yang dengan pikirannya itu mampu
menguasai alam dan bertanggung jawab sepeﬁuhnya dengan apa yang
terjadi dengan alam dan dengan dirinya sebagai manusia.

Bahwa kehidupan masyarakat dan kebudayaan modern sekarang ini
menghendaki pemikiran dan penyusunan suatu skala nilai-nilai, baik
berdasarican kebutuhan hidup biologisnya maupun berdasarkan kebutuhan

kehidupan budinya.

. Bahwa dalam tanggung jawabnya tentang alam dan tentang kehidupannya

sendiri itu, manusia sebagai keseluruhan harus sadar akan kemungkinan-
kemungkinannya yaitu bersatu.
Bahwa dalam kebebasan kehidupan budi, dalam perkembangan hasil

penyelidikan yang baru maupun berdasarkan anggapan yang diwariskan

oleh kebudayaan. lama, toleransi adalah sifat yang penting dalam .

kehidupan bersama.

98



Keempat hal ini, menurut Takdir, harus menjadi dasar pijakan ketika upaya--

upaya pendidikan dijalankan. (S. Takdir Alisjahbana, 1988: 233-255).

4.3.Humanisme dalam Kerangka Pikir Sutan Takdir Alisjahbana
4.3.1. Pengertian Humanisme

Istilah “humanisme” berasal dari kata Latin Aumanitas (pendidikan
manusia) dan dalam bahasa Yunani disebut paideia yang berarti
pendidikan yang didukung oleh manusia-manusia yang hendak
menempatkan seni liberal sebagai materi atau sarana utamanya.
Alasan utama seni liberal dijadikan sebagai sarana terpenting di dalam
pendidikan pada waktu itu (di samping retorika, sejarah, etika dan
politik) ialah kenyataan bahwa hanya dengan seni liberal manusia
akan tergugah untuk menjadi manusia, menjadi makhluk bebas yang

tidak terkungkung oleh kekuatan-kekuatan dari luar dirinya.

Untuk memahami secara lebih mendalam, humanisme bisa dilihat dari
dua sisi: sisi historis dan sisi aliran-aliran di dalam filsafat. Dari sisi
histdfié, humamsme berarti "sdat_u gerakén intelektual dan kesusastraah
yang pertama kali muncul di Italia pada akhir abad ke-14 Maschi.

99



Gerakan ini muncul sebagai motor penggerak kebudayaan modern,
khususnya kebudayaan Eropa. Beberapa tokoh yang sering disebut-
sebut sebagai tokoh gerakan ini misalnya: Dante, Petrarca dan

Michelangelo.

Dari sisi yang kedua, humanisme sering diartikan sebagai paham di
dalam filsafat yang menjunjung tinggi nilai dan martabat manusia
sedemikian rupa sehingga manusia menempati posisi yang sangat
sentral, baik dalam renungan teoritis-filsafati maupun dalam praktis
hidup sehari-hari. Dalam arti ini manusia dipandang sebagai ukuran
bagi setiap penilaian dan menjadi referensi utama dari setiap kejadian
dalam semesta ini. Salah satu asumsi yang melandasi pandangan
filsafat ini adalah bahwa manusia pada prinsipnya merupakan pusat
dari realitas. ‘-

Pada prinsipnya, humanisme merupakan aspek dasar dari gerakan
Renaissans. Gerakan yéng pada perkembangannya kemudian
menyebar ke seluruh penjuru Eropa ini, diﬁlaksudkan untuk
membangunkan umat manusia dari “tidur panjang” abad pertengahan
yang dikuasai oleh dogma—dogn_la agama. Abad pertengahan adalah
‘abad di m'ana otono;ni, k.reét.tivifas dan kémérdekaan bgrpikir ‘manusia
- dibelenggu oleh kekuasaan gereja. Abad ini sering dis;:but juga “abad

100



kegelapan” karena cahaya akal budi manusia tertutup oleh kabut
dogma-dégma gerejg. Kuasa manusia dipatahkan oleh pandangan
gereja yang menyatakan bahwa hidup manusia telah digariskan oleh
kekuatan-kekuatan Ilahi, dan akal budi manusia tidak akan pernah
sampai pada misteri dari kekuatan-kekuatan itu. Pikiran-pikiran
manusia yang menyimpang dari dogma-dogma tersebut -adalah
pikiran-pikiran sesat dan karenanya harus dicegah dan dikendalikan.

Dalam kondisi seperti itulah gerakan humanisme muncul.

Gerakan kaum humanis bertujuan untuk melepaskan diri dari
belenggu kekuasaan gereja dan membebaskan akal budi dari
kungkungannya yang mengikat. Melalui pendidikan liberal, mereka
mengajarkan bahwa manusia pada prinsipnya adalah bebas dan
berkuasa penuh atas eksistensinya sendiri dan masa depannya. Maka,
dalam Dbatas-batas tertentu, kekuatan-kekuatan dari luar yang
membelenggu kebebasan manusia harus segera dipatahkan. Bukan
lagi dogma gereja yang harus dipandang sebagai ukuran bagi segenap
kejadian dan penilaian manusia (kebenaran, kebaikah dan keindahan),
melainkan manusia itu sendiri yang harus dijadikan tolok ukur dan
referensi akhir dari semua itu. Dengan kata lain, manusia merupakan
pusaf dari realftas. R.e.:al.ié'as manus{a adaiah héi( milik ménﬁSia. sendiri -
sehingga setiap kejadian, gejala dan penilaian apa pun harus selalu

101



dikaitkan dengan keberadaan, kepentingan atau  kebutuhan

manusianya.

Walaupun kebebasan merupakan tema terpenting dari humanisme
tetapi kebebasan yang diperjuangkannya bukanlah kebebasan yang
absolut, atau dipahami sebagai aﬁtitesa dari determinisme abad
pertengahan. Kebebasan yang mereka perjuangkan adalah kebebasan
yang berkarakter manusiawi; kebebasan manusia dalam batas-batas
alam, sejarah dan masyarakat. Oleh karena itu dalam konsep
kebebasan tersebut, aliran seperti naturélisme pun mendapat tempat
yang layak dalam semar'lgat mereka. Keluhuran jiwa manusia sebagai
sumber yang memancarkan kebebasan, tidak dapat dipisahkan dari
mortalitas tubuh sebagai bagian dari ruang (alam) dan waktu (sejarah)
yang fana. i

Terhadap kekuatan-kekuatan yang bersifat metafisik, para humanis itu
pun tidak menyangkalnya. Kendati mereka menentang kekuasaan
gereja, tidak dalam arti bahwa mereka anti-agama. Semangat mereka
untuk menjunjung tinggi nilai, martabat dan kebebasan manusia
disertai dengan kesadaran bahwa mereka tidak mungkin bisa menolak
v‘l-<eluihlu.r.én dan kekuasaan Tuhém.: Kuasa Tuhan tldak dap_at disangkal )
atau dinafikan, tetapi mereka percaya bahwa di balik kuasa itu masih

102



banyak peluang bagi manusia untuk menentukan jalan hidupnya,
mengembangkan potensi dan memilih masa depannya sendiri tanpa
terbelenggu oleh kodrat atau ketakutan terhadap murka Tuhan. Jadi,
kebebasan manusia itu ada dan harus dipertahankan dan

diekspresikan. (Zaenal Abidin, 2000 : 25 - 34).

Gerakan humanisme masa Renaissans ini merupakan kondisi yang
memungkinkan lahirnya ilmu-ilmu pengetahuan modern. “Kembali ke
zaman antik” berarti menghidupkan kembali doktrin-doktrin dan
naskah-naskah peninggalan zaman Yunani Kuno, yang telah terkubur
lama pada masa abad pertengahan. Doktrin-doktrin Heliosentris dari
Phitagoras serta karya-karya Archimides, Flippocrates dan ahli-ahli
fisika atomistik pada waktu itu, digali dan dikaji ulang. Leonardo da
Vinci, Copernicus dan Galileo Galilei menimba pelajaran berhargé
darf mereka. Doktrin terkenal Phitagoras bahwa “alam semesta tertulis
secara matematis dan karenanya diperlukan penguasaan atas
matematika untuk bisa menguasainya”, menjadi asumsi yang
berkembang pesat di lingkungan kaum humanis pada masa
Renaissans. Berawal dari kebangkitan ini, menurut Takdir, maka
Eropa dan negara-negara Barat pada umumnya, dalam waktu yang
: ticiak :'t-;r.lélu larhé mampu :rri'en:ghéséi kebﬁdé&aﬁh dunia. Kebangkitan
seperti itulah yang dikagumi Takdir.

103



4.3.2. Ketertarikan Sutan Takdir Alisjahbana terhadap Humanisme

Renaissance

Dalam pandangan Takdir, zaman modern dapat dianggap sebagai
sebuah pemberontakan terhadap alam pikir Abad Pertengahan.
Renaissanslah yang menghidupkan kembali kebudayaan Yunani-
Romawi sebagai alternatif terhadap kebudayaan Kristiani yang bukan
saja merupakan pemberontakan di bidang nilai-nilai kultural
melainkan juga menyongsong zaman baru dengan krisis Abad
Pertengahan itu. Penemuan-penemuan penting di bidang ilmu
pegetahuan juga diakui Takdir mengambil peranan dalam zaman baru

itu yang meninggalkan alam pikir Abad Pertengahan.

“Dalam limaratus tahun yang terakhir ini, adalah cabang
Yunani-Romawi dari fenomenon kebudayaan ini seperti
disampaian  oleh  Renaissance, yang membentuk
perkembangan kebudayaan modern. Inti dari gerakan ini
adalah hingga sekarang penuntutan kemajuan dengan
sadar, seperti dijelmakan oleh ilmu pengetahuan alam.
J.B. Bury menunjukkan, bahwa ide kemajuan tidak ada di
Abad Pertengahan, malahan tidak juga ada pada
permulaan Renaissance, tetapi baru timbul atau terbentuk
dalam abad ketujuhbelas, sebagai pengukuhan dua
axioma Descartes yang positif, yaitu berkuasanya akal
dan tidak ber-ubah2-nya hukum alam. Kedua axioma ini
ber-sama2 menghentikan bukan hanya autoritas gereja,
tetapi juga autoritas pemikir2 Yunani dan Romawi”. 5.

% S, Takdir Alisjahbana: 1986, 320.
104



Pernyataan Takdir bahwa ide kemajuan tidak ada pada Abad
Pertengahan dan permulaan Renaissans tetapi baru muncul pada abad
ke tujuh belas, dikuatkan oleh pendapat J.B. Bury yang dikutifnya dari

The Idea of Progress, New York, 1955, hal 64.%

Pemikir-pemikir unggul seperti: Copernicus dan Galileo-Galilei yang
menemukan bahwa bumi mengitari matahari dan bukan sebaliknya,
Francis Bacon yang meletakkan dasar-dasar metode induksi bagi
ilmu-ilmu empiris serta penjelajah yang ulet dan berani seperti
Columbus yang menemukan benua Amerika, adalah tokoh-tokoh

‘penting yang merintis zaman baru ini, zaman modern.

Walaupun Takdir hanya merujuk kepada humanisme Renaissans ini
sebagai motor penggerak kebudayaan modern Eropa yang menjadi
halian modernisasi di Indonesia, tetapi ia tidak menafikan peran

kapitalisme Weber ini dalam kaitannya dengan kelahiran zaman

modern di Barat. (S. Takdir Alisjahbana: 1986, 320).

Alam pikir yang mendasari zaman modern, pertama-tama ialah
penegasan para filsuf modern yang mengatakan bahwa pengetahuan .

tidak berasal dari Kitab Suci afali dogmé—do‘g'ma.‘(.}ér-éja;, juéé tidak’

% Ibid h. 320
105



berasal dari kekuasaan feodal, melainkan dari diri manusia sendiri
baik melalui rasio maupun empiris. Demikianlah maka sejak itu
kedudukan manusia menjadi sentral, menjadi pusat dari realitas.
Dengan bekal awal ilmu pengetahuan ini maka dalam waktu yang

relatif singkat manusia Eropa menjadi manusia modern.

Adapun mengenai ketertarikan Takdir terhadap Renaissans Eropa ini
ialah berawal dari pengamatannya terhadap perkembangan
kebudayaan di Indonesia yang sangat kontras dengan kebudayaan
Belanda walaupun ditampilkan oleh sedikit orang saja (ketika Belanda

menguasai/menjajah Indonesia).

“Kekalahan bangsa kita dalam sejarah sehingga
berabad-abad terjajah, adalah kekalahan kebudayaan
expresif yang dikuasai oleh perasaan, fantasi dan intuisi
terhadap kebudayaan progresif yang dikuasai oleh akal
Dikiran, perhitungan ekonomi dan matematik. Kita tahu
bahwa yang menjajah kita itu ialah kerajaan yang
kecildan jauh pula letaknya; berbulan-bulan orangnya
dengan penuh bahaya harus mengarungi lautan sebelum
sampai ke negeri kita. Dengan jumlah orangnya yang
amat kecil dapat mereka menaklukkkan negeri kita yang
berpuluh-puluh kali lebih besar daerah dan rakyatnya.”

“Kekuasaan Eropa berabad-abad atas sebagian yang
terbesar benua Asia, Afrika, Amerika dan Australia itu
disebabkan oleh karena didalam zaman Renaissance. .
bangkitlah di Eropa suatu jenis kebudayaan baru yang
" berbeda dari kebudayaan-kebudayaan sebelumnya.
Konfigurasinya dikuasai oleh nilai-nilai teori atau ilmu

106



dan ekonomi- yang bersama-sama menciptakan teknologi

yang dahsyat. Kebudayaan baru yang bersifat progresif

ini menciptakan manusia baru yang sangat dinamis dan

yang dengan pengetahuannya tentang hukum-hukum alam

mendapat tenaga dan kekuasaan yang amat besar

disegala lapangan. Kebudayaan manusia baru yang

progresif itulah yang dizaman kita dinamakan

kebudayaan moderen yang berkuasa di seluruh dunia dan

yang dewasa ini sering juga disebut orang kebudayaan

industri.” (S. Takdir Alisjahbana, 1983: 183-184)
Dalam Polemik Kebudayaan Takdir membedakan antara pra-
Indonesia dengan Indonesia. Pra-Indonesia yang dimaksudkannya
ialah kebudayaan Indonesia sebelum bertemu dengan kebudayaan
Eropa atau kebudayaan Barat. Kebudayaan pra-Indonesia yang juga
disebut kebudayaan tradisi mempunyai ciri terpenting yakni sifat
manusianya yang dikuasai oleh nilai agama dan nilai seni; yang
dikuasai oleh perasaan, intuisi dan imajinasi. Sementara itu,
kebudayaan 'modem, kebudayaan post-renaissans dikuasai oleh nilai
ilmd dan nilai ekonomi yang bersifat rasional yang melahirkan
teknologi dan martabat manusia. Kebudayaan pra-Indonesia atau
kebudayaan tradisi itu, tidak melahirkan ilmu, tidak mengembagkan
teknologi, tidak mengembangkan kemakmuran dan hak-hak manusia
dalam  kefeodalannya. Oleh karena itu, menurut Takdir maka

kebudayaan pra-Indonesia itu statis sedangkan kebudayaan modern --

yahg 'di Indonesia ketika itu diwakili oleh orang-orang Belanda—

107



selayaknya pula, bahwa maysrakat dan kebudayaan yang
dilahirkan oleh semangt demikian banyak mengandung
element kebaratan. Kalau tiada demikian, maka tiadalah
sesuai jiwa dengan bentuk, geest dengan vorm. Dalam
keadaan seperti itu pastilah kedua-duanya, baik semangat
maupun bentuk tiada sehat tumbuhnya. Semanta kurang
kuat getarnya, sehingga ia tiada dapat melahirkan bentuk
yang sesuai dengan dirinya. Sebaliknya, bentuk yang
membaluti semangat itu ialah bentuk yang mati, yang di
dalamnya tiada bernyala-nyala jiwa yang hidup, yang
sesuai dengan dirinya.” ** ‘

Selain kenyataan-kenyataan di atas, menurut Takdir, bangsa Indonesia
tidak bisa memungkiri atau bahkan merasa takut sehingga lahir
berbagai polemik mengenai kehadiran budaya Barat ini. Sejarah
menunjukkan bahwa kebudayaan asli-Indonesia itu bukan pertama
kalinya dimasuki oleh budaya asing, sebelumnya budaya Hindu dan
budaya India pun telah masuk ke Indonesia. Jadi, takut kehilangan
identitas bangsa atau ketakutan oleh ekses-ekses dunia modern dari

Barat, tidaklah beralasan.

2 S, Takdir Alisjahbana, Menuju Masyarakat dan Kebudayaan Baru dalam Jurnal Iimu

109



4.3.3. Humanisme Dalam Budaya Asli-Indonesia

Terhadap kondisi masyarakat Indonesia yang dinilai Takdir statis dan
kurang dinamika, Takdir ingin mengulang kegemilangan masa
Renaissance. la ingin bahwa Renaisance yang terjadi di Barat juga
terjadi di Indonesia. Oleh karena itu tidak ada jalan lain, hemat
Takdir, selain harus mengganti seluruh tatanan budaya yang ada
dengan tatanan budaya baru dari Barat yang memang telah diwarnai
oleh semangat Renaissan_c;e tadi. Dengan kata lain, Indonesia harus
merekonstruksi kebudayaannya yang lama dengan kebudayaan baru

yang didatangkan dari Barat.

Renaissance, sebagaimana sudah diketahui, adalah merupakan motor
penggerak kebudayaan modern yang membawa masyarakat Barat dari
kebidsaan teosentris kepada antroposentris. Dengan demikian, dalam

pengertian lain, rekonstruksi budaya adalah juga modernisasi.

Sebagaimana Italia pada abad ke-15 menemukan diri kembali karena
bisa membebaskan diri dari kungkungan gereja dan Skolastisisme

Abad Pertengahan, demikian pula dengan Indonesia —dalam harapan‘

dan Budaya th VIII no. 6/Maret 1986 him. 407.

110



Takdir—harus membebaskan diri dari lingkungan adat istiadat lama

dan tradisionalisme dalam cara pikir dan tingkah lakunya.

Ignas Kleden melihat adanya kesulitan dalam menerapkan Renaissans
Eropa di Indonesia. Dalam sejarah Eropa, Renaissance mempunyai
makna ganda: pembebasan dari kungkungan kebudayaan abad
pertengahan yang bersifat teosentris dan sekaligus penemuan kembali
kebudayaan antik yang antroposentris. Kebudayaan antik Yunani-
Romawi yang telah mencapai puncaknya yang klasik, selama berabad-
abad tertutup oleh ‘“kegelapan” abad pertengahan dan baru dapat
menyingsingkan fajarnya kembali pada masa Renaissans. Dalam
kasus Indonesia, kebangkitan kebudayaan dapat ditafsirkan sebagai
pembebasan dari kebudayaan lama sebagaimana dipelihara dalam
tradisi tiap kelompok budaya. Namun, menurut Kleden, adakah
sesudtu yang ditemukan kembali?  Takdir yang memandang
kebudayaan lama sebagai masa pra-Indonesia, tidak mungkin
menemukan kembali sesuatu yang gemilang dari sana. Dengan
demikian, lanjut Kleden, kebangkitan kebudayaan baru di sini
bukanlah suatu Renaissance, kelahiran kembali; penemuan kembali,
melainkan mengambil sesuatu yang relatif baru sama sekali yaitu

kebudéyaan Barat yang bersumber dari Renaissance Eropa.

111



Lebih jauh Kleden menilai bahwa bagaimana pun satu hal yang jelas,
dalam filsafat kebudayaannya, Takdir memperlihatkan dirinya sebagai
pemikir yang normatif. Takdir membangun suatu kebudayaan yang
baru lhenurut ideal kebudayaan yang sudah ditetapkannya, dan bukan
berarti menyesuaikan ideal tersebut dengan kemungkinan-
kemungkinan yang terdapat dalam kenyataan empiris atau kenyataan
historis dari kebudayaan bersangkutan. Dengan kata lain, Kleden
ingin mengatakan bahwa dengan komitmennya yang final kepada
nilai-nilai kebudayaan baru yang dikehendaki dan diperjuangkan
Takdir, tidak selalu diimbangi dengan observasi yang cermat
mengenai lapangan di mana nilai-nilai tersebut hendak diterapkannya.
Kleden memberikan contoh tentang pendapat Takdir yang final,
mengenai pembebasan kebudayaan baru dari keterikatannya pada
kebudayaan lama (zaman pra-Indonesia). |
Sikap Takdir dikagumi Kleden sebagai seorang yang konsisten dan
konsekuen dalam perjuangannya. Namun demikian, Kleden
menyayangkan atas keyakinan Takdir mengenai paham kebudayaan
dan nilai-nilai kebudayaannya yang sudah final, sehingga bagi Takdir
hampir tidak ada kemungkinan untuk memahami mengapa gagasan
dan nilai-niléi ;/éng dlanjurkannyaltu ﬁdak selalu éiie&ma b‘e‘givtuv sajé?k
bahwa betapa pun baiknya nilai-nilai tersebut tetap diperlukan rasa.

112



peka dan pengertian mengenai lapangan di mana nilai-nilai tersebut

diterapkan. (Ignas Kleden, 1988:xx-xiv)

Bagaimana pun adalah sebuah “keajaiban” di tahun 30-an, ketika
belum begitu banyak orang yang menyadari, Takdir sudah lebih
dahulu membangun ide dan mencoba merealisasikannya dengan

penuh keberanian dan percaya diri.

Dari catatan-catatan Takdir, beberapa kali ia menyebut kata
“semangat”. Sebagaimana yang sudah disinggung dalam bab III h. 28,
kata “semangat” ini memang seperfi menjadi kata kunci ketika
masyarakat Indonesia dihadapkan pada keharusan memasuki era
modernitas. Takdir seakan ingin mengatakan bahwa semangat,

mentalitas, adalah modal utama untuk memasuki zaman modern.

“Saya tanya juga pada orang Jepang lainnya, apa
sumbangan samurai, bushido dan lain-lain tradisi itu bagi
perkembangan Jepang sekarang. Juga tak ada jawaban
yang memuaskan. Jepang sudah berpikir sejak semula,
bahwa lebih efisien kalau meniru. Itulah kekuatannya!
Kehebatan Jepang lainnya, yakni tidak mau kalah dengan
orang lain. Ini yang tidak ada pada bangsa kita. Kita
tidak memiliki semangat untuk merebut posisi terdepan.
Jadi, sekali lagz, yang pentmg untuk dzubah adalah
mentaqlitas.”’ L e

¥ S, Takdir Alisjahbana, Kebudayaan dan Tugas Angkatan dalam Prisma 2 Februari
1991 him. 65.

113



Dalam Teori Modernisasi (Arief Budiman, 1995:22), adalah
McClelland, seorang ahli psikologi sosial, yang menyebut-nyebut kata
“semangat” sebagai kata penting dalam pembangnan sebuah
masyarakat/bangsa. Menurut McCleland, untuk membuat sebuah
pekerjaan berhasil, yang paling penting ialah sikap terhadap pekerjaan
tersebut. Persoalan terpenting ialah: Apakah seseorang memiliki
“semangat baru yang sempurna” dalam menghadapi pekerjaannya?
Apakah ia mempunyai keinginan untuk berhasil? Konsep McClelland
yang terkenal ialah the need for Achievement, kebutuhan atau

dorongan untuk berprestasi.

Kesimpulan McCleland ini dibuat sebagai hasil penelitian masalah
pembangunan karena melihat adanya kemiskinan dan keterbelakangan |
padd banyak masyarakat di dunia. Menurutnya, bila dalam suatu
masyarakat ada banyak orang yang memiliki semangat tadi maka
dapat diharapkan masyarakat teréebut akan menghasilkan

pertumbuhan ekonomi yang tinggi.

Konsep ini pada hakikatnya hanya merupakan bentuk lain dari konsep
' Max .Weber tenténg Etika Protestan. Weber berkesimﬁulan bahWa |

peran agama (semangat menjalankan ajaran agama) sebagai faktor

114



yang menyebabkan munculnya kapitalisme di Eropa Barat dan
Amerika Serikat. Melalui agama Protestan yang dikembangkan oleh
Calvin di Eropa dikatakan bahwa seseorang itu sudah ditakdirkan
untuk masuk surga atau neraka, tetapi ia belum mengetahuinya, maka
untuk mengetahuinya ialah dengan keberhasilan kerjanya di dunia
yang sekarang ini. Bila seseorang berhasil dalam kerjanya di dunia
maka hampir dapat dipastikan bahwa ia masuk ke surga, dan
sebaliknya. Oleh karena itu maka penganut Protestan Calvin bekerja
keras untuk meraih sukses. Walaupun setelah bekerja keras kemudian
menjadi kaya tetapi materi bukanlah menjadi tujuan; pengabdian
terhadap ajaran agama ialah yang utama. Pada perkembangannya,
etika protestan ini menjadi faktor utafna bagi muncuinya kapitalisme
di Eropa. Calvinisme bahkan lalu menyebar ke Amerika Serikat dan di
sana pun befkembang kapitalisme yang sukses.

Yang menarik antara Takdir dan Weber ialah pada peran agama dalam
pengaruhnya  terhadap perkembahgan kebudayaan  suatu
masyarakat/bangsa. Kalau dalam penelitian Weber agama menjadi
pendorong untuk bekerja keras tanpa pamrih, dinamis, dalam
penelitian Takdir justru sebaliknya. Agama (nilai agama), pada
pérl.(.é"r.nb;mgah. l.(ebudayaan di Indéﬁesia.seb.a;gaimana ia gambafkan

dalam Perkembangan Sejarah Kebudayaan Indonesia Dilihat dari
115



Jurusan Nilai2 (1992), justru membuat bangsa Indonesia menjadi
statis karena ia merupakan nilai-nilai ekspresif. Takdir bahkan
menghendaki untuk mengurangi dominasi nilai-nilai agama bagi
perkembangan dan kemajuan bangsa. Di mana letak perbedaannya?
Yang berbeda antara Takdir dan Weber ialah pada pemahaman
terhadap konsep ajaran agama masing-masing. Menurut Takdir,
konsep agama yang dipahami pada zaman kebudayaan Indonesia-asli
itu terlalu ekspresif sehingga menyebabkan penganutnya menjadi
statis. Oleh karena itu pemahaman terhadap agama harus dirumuskan
kembali ketika memasuki kebudayaan Renaissance. Hal-hal yang

irrasional dalam agama harus dibersihkan. *°

Modernisasi bagi bangsa Indonesia, menurut Takdir, sudah bukan
lagi suatu pilihan melainkan suatu keharusan. Tidak ada jalan lain,
kalau ingin maju, maka proses itu harus dilaksanakan. Suatu hal yang
tidak bisa dihindari bagi negara-negara yang sedang berkembang,
khususnya di Asia, adalah juga melakukan hal yang sama.

Sejalan dengan Takdir ialah pendapat Koentjaraningrat yang
mengatakan bahwa upaya modernisasi, yang dilakukan dengan sadar

oleh suatu bangsa, pada hakikatnya adalah upaya menyesuaikan diri

30 S, Takdir Alisjahbana, Terlalu Halus, Itulah Kelemahan Kita, dalam Prisma no. 11,
1984 hlm. 55.

116



dengan konstelasi dunia pada zaman di mana bangsa itu hidup. Oleh
karena itu maka segala zaman, dan tidak hanya abad ke-20 ini, pernah
mengalami suatu usaha dan proses modernisasi. (Koentjaraningrat,

1997:138)

Takdir melihat kenyataan yang berkembang pada masyarakat
Indonesia pada masa sekitar tahun' 30-an dan masa sebelumnya, dan ia
menuliskan dalam bukunya, IZ’Ierkembangan Sejarah Kebudayaan
Indonesia Dilihat Dari Jurusan Nilai2 (1982:17). Ia mengatakan
bahwa seperti halnya dalam kebudayaan-kebudayaan bersahaja yang
lain dalam sejarah, masyarakat Indonesia pada umumnya mempunyai
cara berpikir yang kompleks yakni bersifat universal dan emosional
yang sangat didominasi oleh perasaan. Kedudukan agama dalam
kehidupan masyarakat dan kebudayaan seperti itu, menjadi sangatlah
penting. Kepercayaan kepada roh dan hal-hal yang ghaib meresapi
seluruh kehidupan baik individu maupun sosial. Pikiran dan perbuatan
selalu tertuju kepada bagaimana cara mendapatkan kekuatan dari roh-
roh yang baik dan bagaimana menjauhkan roh-roh yang mengganggu
atau menghalangi. Untuk mencapai maksud itu maka terdapatlah
bermacam-macam r1tus, mantera, pantangan dan suruhan/kewajlban

yang memenuhl kehldupan dalam masyarakat yang bersaha_la itu.

117



sering juga didapat dengan langsung melalui hubungan dengan
tenaga-tenaga ghaib dengan jalan berpuasa, mimpi atau mengasingkan

diri.

Dalam kondisi masyarakat yang bersahaja itu, manusia dengan
kesadarannya belum sanggup mencari dan mencoba. Ilmu, yang
dikatakan Takdir sebagai penjelmaan nilai teori yang berusaha
mencari pengetahuan objektif dan rasional, sangat lemah.
Pengetahuan dan kepandaian manusia, sebagian besar tersimpul dalam
pusaka rohani yang diterima secara turun temurun yang kemudian
dinamakan adat. Adat dalam pengertian di sini lebih luas dan
mendalam maknanya. Di dalamnya terdapat pengertian hukum, yang
mengatur kebutuhan dan perbuatan individu dan masyarakat seperti:
upacara perkawinan, ‘kelahiran dan kematian, waktu dan cara
 menanam padi, membuat rumah, meminta hujan dan sebagainya.
Masalah ekonomi, politik, seni, juga termasuk dalam lingkungan
pengertian adat. Dilihat dari sisi ini adat bahkan tidak lain daripada
penjelmaan agama di dalam masyarakat, karena sesungguhnya bukan
manusia yang membuatnya dan dalam pelaksanaannya senantiasa
d1awasn oleh roh-roh dan tenaga—tenaga ghalb nenek moyang yang

menguasal masyarakat 1tu Imlah yang oleh Takdlr kemudlan dlsebut

119



sebagai teosentris, suatu kondisi yang kurang lebih sama dengan

keadaan Barat pra-renaissance.

Karena kuatnya kedudukan agama maka kehidupan ekonomi pun erat
kaitannya dengan agama bahkan sering ditentukan oleh syarat-syarat
agama. Untuk memulai suatu usaha misalnya, orang memilih hari baik
berdasarkan kepercayaan kepada yang ghaib atau untuk membangun
rumah, tempat usaha, mengerjakan tanah dan lain-lain mesti disertai
upacara keagamaan. Kedudukan mantra dan sesajian menjadi sangat
penting agar usaha-usaha itu mendapat bantuan tenaga kudus yang

baik dan menolak pengaruh-pengaruh jahat.

Dalam keterkaitannya dengan adat ini, yang mengatur seluruh
kehidupan dan yang dikuasai oleh roh-roh dan tenaga ghaib, maka
masyarakat yang bersahaja itu menjadi konservatif dan statis sifatnya.
Pusatnya terletak di masa silam ketika nenek moyang menetapkan

adat yang abadi.

Terlihat dengan jelas bahwa kehidupan kebudayaan Indonesia pada
masa lalu--yang oleh Takdir digolongkan kepada kebudayaan asli-
Ihdonesié;beéitu “‘dili}')utiﬂ 6ieh kehldupan B aga;rAna. (teosé;ltfié).
Keadaan semacam ini dinilai Takdir sebagai budaya yang ekspresif,

120



yang apabila dikembangkan mendominasi nilai-nilai lainnya, bangsa
ini akan statis, tidak akan mampu berkembang sejajar dengan bangsa-
bangsa lain di dunia. Sebaliknya, yang kemudian harus dikembangkan
ialah nilai-nilai (budaya) yang progressif. Nilai-nilai ini mengandung
unsur-unsur dinamika sehingga bila unsur-unsur nilai ini mendominasi

akan tercipta suatu bangsa yang dinamis, maju dan modern.

Takdir merujuk pada dua unsur yang dirumuskan oleh Descartes, yang
sejak zaman Renaissance lama kelamaan menempatkan manusia di rel
budaya modern, yang tidak lagi statis melainkan dinamis. Pertama,
keyakinan bahwa kekuasaan tertinggi terletak pada akal budi. Kedua,
penemuan—yang menjadi dasar perkembangan ilmu-ilmu alam dan
teknik—bahwa hukum-hukum alam tidak berubah. (1986, 320).
Kedua aksioma ini dengan serentak bersama-sama menghentikan
otoritas gereja dan otoritas pemikir-pemikir Yunani dan Romawi.
Terhadap peristiwa ini, yang tidak kalah pentingnya adalah juga
bangkitnya kapitalisme sebagaimana yang dikemukakan oleh Max

Weber.

Penemuan ilmu pengetahuan hanya dapat berkembang menjadi
teknologi yéng berkuasa, dalam organisasi ihdﬁstri yang kayé yaflg
timbul oleh semangat kapitalisme dan sosialisme. Perkembangan

121



ilmu yang progresif dan kehausan untuk mengambil keuntungan
ekonomi mengalami saling pengaruh dialektik, yang mengakibatkan
kemajuan yang pesat dalam ilmu pengetahuan dan teknologi serta
pertumbuhan ekonomi yang sangat cepat. Oleh karena proses
progresif kebudayaan saling ketergantungan dengan proses ekspresif
maka segi-segi kebudayaan yang bersifat ekspresif juga terpengaruh

oleh pertumbuhan ilmu dan teknologi yang cepat itu.

Menurut Takdir, pengaruh ilmu dan teknologi mempunyai dua segi:
Pertama, perubahan mentalitas yang disebabkan oleh perkembangan
pemikiran yang rasional, materialis dan individualis, yang
melemahkan kepercayaan, pandangan dan sikap tradisi serta
keagamaan; ‘kedua, pertukaran benda-benda, ide-ide dan manusia
antara berbagai kebudayaan, berkecenderungan menghancurkan
integrasi kelompok sosial. Seluruh dunia dibawa ke dalam suatu
pencampuradukkan di mana pribadi, masyarakat dan kebudayaan

kehilangan sistem-sistem nilai dan etika.

Dengan penjelasan ini Takdir ingin mengatakan bahwa apabila
Renaissance itu hadir di Indonesia maka dengan sendirinya nilai-nilai
el;sp}ésif yang méndomir;asi dalaﬁ kebudayaah Iﬁdohesia—ééli iﬁi,
akan terungguli oleh nilai-nilai progresif, suatu keadaan yang diwarnai

122



oleh pemikiran yang serba rasional, materialis dan individualis, yang
menjadi ciri dari masyarakat modern. Yang khas dalam modernitas
ialah dominasi nilai-nilai ilmu pengetahuan dan nilai-nilai ekonomi.
Sebagaimana yang sudah pernah disinggung pada bagian sebelumnya,
bentuk kebudayaan progresif itu ialah kebudayaan yang didominasi
oleh nilai-nilai teoretis (gugus nilai ilmu pengetahuan) dan nilai-nilai

ekonomi itu.

Walaupun proses modernisasi itu merupakan alat yang mutlak untuk
membuat bangsa ini berkembang sejajar dengan bangsa-bangsa lain di
dunia dan satu-satunya cara adalah dengan pembaratan/westernisasi
tetapi masalah utama yang juga selalu menjadi polemik ialah
mengenai pembatasan sejauh mana proses pembaratan itu harus
ditempuh. Sebagaimana yang sudah disinggung dalam bab III,
memilih pembaratan secara radikal, seperti yang dikehendaki Takdir,
mempunyai konsekuensi positif dan negatif, demikian pula dengan
pilihan yang sebaliknya. Bagi kelompok yang menolak pembaratan
secara radikal tentu saja mudah mempertahankan identitas budaya
bangsa tetapi kelompok ini akan dengan mudah merasa puas dengan
hanya memiliki rasa harga diri saja dan berkecenderungan merasa
- frustras1 mengiladapi. ketidékjelasan b;tas aspek :spiritual-tradisional
yang senantiasa terdesak mundur oleh aspek material dari Barat.

123



Kedua masalah itu akan dapat dihindari oleh pemikiran yang
cenderung ke arah pembaratan secara radikal. Tidak ada lagi
pertentangan antara elemen tradisional dan elemen modern, yang ada
hanyalah gairah yang tiada habis-habisnya untuk menerima secara tak
terbatas perkembangan dunia modern dari Barat, tetapi tentu saja

identitas bangsa menjadi terancam.

Pilihan mana yang kemudian diambil? Secara empiris bukan dikotomi
itu yang berkembang pada masyarakat Indonesia tetapi merumuskan
bagaimana dapat membangun sebuah masyarakat modern yang di satu
pihak sesuai dengan harkat segenap anggota masyarakat sebagai
manusia, dan di lain pihak sekaligus mempertahankan identitas khas
budaya bangsa. Jadi, mencari sebuah strategi kebudayaan yang
menggabungkan unsur-unsur modernitas dengan kekhususan
kebudayaan bangsa sedemikian rupa sehinga bangsa Indonesia tetap

mempertahankan identitasnya.

Takdir sekali-kali tidak pernah mempertentangkan antara budaya-
budaya primitif/tradisional (seperti pada kebudayaan asli-Indonesia)
dengan kebudayaan modern (seperti pada kebudayaan Barat/Eropa).

Men‘ur.utnya, yangv méml')édakan. kedua budaya 1tu ialah bangun

124



konfigurasinya: ada nilai-nilai tertentu yang masing-masing

diunggulkannya.

Dalam kehidupan ini ada yang dinamakan “nilai-nilai universal” yang
diantaranya meliputi: hakikat manusia, kebenaran, kebaikkan dan
keindahan. Nilai-nilai universal kemanusiaan ini, karena sifatnya
memang universal maka tidak merupakan saingan atau pertentangan
terhadap sebuah kebudayaan tertentu. Nilai-nilai itu sendiri tidak
merupakan sebuah kebudayaan melainkan selalu terungkap melalui
kebudayaan-kebudayaan tertentu yang tidak pernah universal: nilai-
nilai universal dalam berbagai kebudayaan. Itulah kekhasan manusia;
manusia sama martabatnya sebagai manusia justru dalam fluralitas

budaya, pendekatan dan pikiran.

Di -sisi lain tidak setiap kebudayaan dengan sendirinya
mengejawantahkan nilai-nilai universal kemanusiaan itu tetapi juga
tidak semua kebudayaan secara otomatis sama saja mutu
kemanusiaannya. = Ada kebudayaan di mana martabat manusia
terungkap dengan cukup memuaskan, ada juga kebudayaan-
kebudayaan (terutama yang ditandai oleh jarak jauh antara kelas-kelas
sosial, r‘n'iéalnya. yang ekstrim feodalisfik) di mana “6rang .ke‘cil.” tidak .
diakui sebagai manusia. Ada kebudayaan di mana martabat wanita

125



relatif lumayan dihormati, dan ada di mana wanita dianggap sebagai
manusia kelas dua, budak suami, tenaga kerja yang bernilai murah.
Dengan demikian maka tidak ada pertentangan atau persaingan antara
kebudayaan lokal tertentu dengan nilai-nilai kemanusiaan universal.
Nilai-nilai kemanusiaan universal tidak bersaing dengan nilai-nilai
kebudayaan masing-masing, melainkan paling-paling lebih atau

kurang termuat di dalamnya.

Dengan kata lain bahwa melakukan upaya proses modernisasi dengan
jalan pembaratan tidak berarti mempertentangkannya deﬁgan nilai-
nilai budaya asli-Indonesia, karena masing-masing dari keduanya
memiliki nilai-nilai kemanusiaan universal yang apabila nilai-nilai itu
yang menjadi tolok ukur maka bangsa Indonesia akan dapat
membangun diri menjadi negara dan masyarakat yang modern tanpa

kehilangan identitas budayanya.

Menjunjung tinggi nilai-nilai universal tidak berarti harus menjadi
kosmopolit, musafir tanpa tanah air budaya. Implikasi keyakinan akan
martabat manusia universal ini memang bisa saja bahwa
masyarakat/bangsa Indonesia harus berusaha untuk memurnikan
- béberél;a“s‘eéi léebudéyaannya ‘sehdifi,”tétall)i bila dilihat leBih jauh
bukan nilai-nilai asli dan positif dalam masyarakat itu yang perlu

126



“dimurnikan”. Yang menjadi masalah —sehingga kebudayaan pun lalu
tercemar dan perlu dimurnikan—pada umumnya disebabkan oleh
segala macam struktur kekuasaan yang tidak adil. Kepentingan
ketidakadilan itulah yang memasukkan unsur-unsur buruk ke dalam

kebudayaan.

Berkaitan dengan kebudayaan Barat modern ini Magnis-Suseno
memberikan penjelasan dengan mengelompokkanya ke dalam tiga
hal: kebudayaan-kebudayaan asli Barat, kebudayaan teknologis
modern dan kebudayaan modern tiruan. Kebudayaan-kebudayaan asli
Barat berkembang berdasarkan pengalaman dalam sejarah bangsa
yang terungkap dalam cara pergaulan, berpikir, dalam arsitektur dan
seni, dalam gaya makan dan sebagainya. Kebudayaan Barat yang asli
tidak merupakan tantangan karena bangsa Indonesia mempunyai
kebudayaan sendiri. Akan tetapi sebagai bangsa yang berbudaya akan
beruntung apabila mengenal dan akrab dengan beberapa kebudayaan
Barat. Sama halnya dengan orang Barat yang mengenal dan mencintai
kebudayaan-kebudayaan Timur. Pertemuan dengan kebudayaan lain

selalu memperkaya khazanah kebudayaan sendiri.

" Salah satu ';'produk dari kébu&a)?'éan-kebudayaaﬁ Barat - itu ialah
kebudayaan teknologis modern. Ia bukan merupakan sebuah

127



kebudayaan total: total dalam arti menyediakan kerangka lengkap
perilaku, berpikir, dan penilaian bagi semua situasi hidup, tetapi
memang sebuah kebudayaan yang telah melepaskan diri dari wilayah
kebudayaan yang menjadi asal usulnya dan semakin meluas dalam
semua benua di dunia ini. Orang berpartisipasi dalam kebudayaan ini
bila ia semakin menguasai bahasa, cara berpikir, gaya berkomunikasi,
arah perhatian mental dan tertib spiritual yang khas Bagi kebudayaan

teknologis modern itu.

Adapun kebudayaan modern tiruan itu terwujud dalam lingkungan
yang nampaknya mencerminkan kegemerlapan teknologi tinggi dan
kemodema;l tetapi sebenarnya hanya mencakup pemilikan simbol-
simbol lahiriahnya saja. Magnis memberikan contoh misalnya
kebudayaan lapangan terbang internasional, kebudayaan supermarket

dan-kebudayaan Kentucky Fried Chicken.

Berkaitan dengan identitas sebuah bangsa Magnis menjelaskan bahwa
hal itu mirip dengan identitas seseorang di mana ia bukanlah sesuatu
yang statis ‘melainkan sebuah proses. Sebuah bangsa, begitu pula
setiap orang, terus menerus tumbuh, berkembang, pokoknya berubah.
| Jadi, ;nemlu)e'rta.}.)'anl.{an 1dentltas tidak berartl ti(iék b'er'ubé-ll’l‘,wba}‘ikan
bila seseorang tidak berkembang sama sekali, ia pun tidak identik lagi

128



4.34.

dengan dirinya sendiri, ia menjadi kaku, sebuah patung, ia tidak hidup
lagi. Identitas seseorang menjadi mantap justru melalui perubahan dan
perkembangan. Berubah tidak merusak identitas apabila perubahan itu
tidak sekedar diderita secara sepihak melainkan dihayati secara aktif;,
jadi, jika perubahan adalah akibat reaksi wajar terhadap tantangan

yang dialami.

Magnis mengajukan dua syarat apabila Indonesia mau
mempertahankan identitasnya dalam arus modernisasi: pertama,
Indonesia harus sadar akan identitasnya sendiri, dalam arti bahwa
orang Indonesia yang mengenal kebudayaan dan sejarahnya merasa
bangga atasnya dan ia pun mengidentifikasikan diri dengan
kelemahan-kelemahannya. Syarat kedua, sekaligus atas dasar
identitasnya itu Indonesia membuka diri terhadap kebudayaan-
kebudayaan lain, khususnya terhadap kebudayaan teknologi modern.

(Franz Magnis-Suseno, 1992: 46-56).

Humanisme -dalam Ilmu-ilmu Sosial

Séperti yang pernah disinggung dalam Bab IIL, ilmu-ilmu sosial dinilai

Takdir telah gagal dalam menjawab manusia modern dan dunia

129



modern. Hal yang disinyalir sebagai salah satu masalah modernitas
ini, menurut Takdir, disebabkan karena terjebak oleh positivisme yang
menafikan persoalan nilai. Takdir lalu mengajukan konsep tentang
ilmu sosial “alternatif” yakni ilmu tentang manusia, yang merupakan
sintesa ilmu-ilmu positif dan teori-teori nilai. Mengenai tugas ilmu

sosial “alternatif “ ini Takdir memberikan penjelasan:

“Adalah tugas khusus ilmu tentang manusia untuk
menunjukkan kedudukan manusia yang istimewa
dalam alam, mencari unsur2 dan hukum2 yang
mengatur kehidupan manusia, dan menyadarkannya
akan tempat dan tugasnya yang khas dalam evolusi
dan sejarahnya sendiri.” (S. Takdir Alisjahbana,
1986:19).

Dalam konteks kritik Takdir terhadap ilmu-ilmu sosial, ada baiknya

untuk melihat kembali pikiran-pikiran kritis yang datang dari teori L

Kritis aliran Frankfurt, walaupun pikiran-pikiran ini bukan merupakan
kritik langsung terhadap ilmu-ilmu sosial. Ada dimensi teleologis
yang mirip dengan pikiran Takdir untuk membangun dasar-dasar ilmu

sosial yang “baru”.

Teori Kritis Horkheimer hendak memberikan kesadaran kepada
manusia modern, agar dapat terbebas dari keadaan'yang irrasional

zaman modern. Teori Kritis mempunyai ciri-ciri sebagai berikut:

130



Teori Kritis curiga dan kritis terhadap masyarakat, apakah benar
anggapan bahwa sistem masyarakat didasarkan pada nilai tukar,
melalui mana semua hal menjadi komoditas; benarkah kategori-
kategori yang ada selama ini seperti “produktif, “berguna”,
“bernilai”? Teori Kritis mengajak masyarakat modern untuk bertanya,
apakah dunia yang material itu diterima apa adanya tanpa muncul
kesadaran bahwa dunia luar dapat mempengaruhi dirinya. Jangan -
berkhayal bahwa egonya bebas padahal sebenarnya ia tidak bebas; ia
menghambakan diri pada tuntutan-tuntutan masyarakat yang
digerakkan oleh modal. Teori Kritis menolak sikap untuk
merumuskan “realitas” yang hanya dengan mengandalkan inderawi
dan peniléian dengan dalil-dalil logika saja. Hal ini disebabkan karena
sikap-sikap itu menghalangi hak yang ada pada akal budi untuk
mengatakan bahwa sesuatu itu benar atau salah.

Sementara itu Horkheimer tidak memberikan jalan keluar dari kemelut
manusia rﬁodem rasional, bahkan ia pesimis dengan berkesimpulan
bahwa usaha manusia secara rasional pada akhirnya akan mengalami
jalan buntu. Tidak demikian halnya dengan Takdir, ia masih melihat
adanya harapan bahkan menunjukkan optimismenya dengan

" mengajukan alternatif agar ilmu-ilmu sosial mendasarkan segi-segi

131



epistemologi dan aksiologinya pada konsep tentang akal budi atau

Geist.

Ketidakpuasan Takdir terhadap cara memandang ilmu-ilmu sosial
yang ada, telah membawa Takdir kepada pemikiran tentang suatu ilmu
sosial yang berpusat pada budi. Jika ilmu-ilmu sosial terlalu melihat
segi-segi “luar” dari manusia sebagai daya-daya determinan terjadinya‘
proses masyarakat, Takdir berpendapat sebaliknya; Takdir berbicara

tentang segi-segi “dalam”.

Adalah cukup membingungkan ketika Takdir memuja kemajuan ilmu
dan teknologi serta ekonomi Barat tetapi pada saat yang sama ia juga
melihat terjadinya krisis. Tragisnya, krisis peradaban itu justru
disebabkan oleh ilmu pengetahuan, bukan oleh yang lainnya. Takdir

menulis dalam makalahnya :

“A great handicap and impediment for a favorable
understanding and cooperation between the national,
religious, economic and other entities or groups are the
social science as antrhopology, political science and
history which have the tendency to emphasize the present
parochialism and compartementalization as e:gpressed by
the concepts of cultural and national identity "

31'S. Takdir Alisjahbana, Toward Reformation of Islamic Thought and it’s Potential Contribution
to the New Emerging World, makalah tanpa tahun, h. 12.

132



Pada bagian lain dalam tulisan yang sama Takdir juga berkata:
“The hole industrial civilization itself is in severe crisis.

it is clear that the academic anthropology and
sociology.... are inadequats and totally powerless in

facing...”?
Dari dua kutipan di atas jelaslah bahwa Takdir menuduh ilmu-ilmu

sosial sebagai biang krisis.

Mengapa ilmu-ilmu sosial? Menurut Takdir, akibat dari keadaan
seperti itu ialah bahwa masyarakat modern tidak lagi memiliki
solidaritas, ini diakibatkan oleh moralitas yang disodorkan oleh dunia
dan “falsafah” hidup yang egosentris, rasional, positivistik dan

pragmatik.*®

Oleh karena itu diperlukan jalan pemecahan di bidang iimu-ilmu
sosial yang dapat mendukung solidaritas yang menyodorkan moralitas
“baru”. Krisis ilmu harus diatasi. Dengan kritik ilmﬁ sosial yang
menekankan faktor luar atau daya-daya (forces) luar sebagai faktor
yang mempengaruhi masyarakat, Takdir menghendaki sebaliknya.
Yang dikehendaki Takdir ialah bahwa pengaruhnya lebih berasal dari

daya-daya yang datang dari dalam diri manusia. Daya-daya yang

R gk 19
3 Ibid h. 10

133



mempengaruhi perilaku manusia harus bermula dari inner forces dan
bukan bermula dari (atau lebih berasal dari) outer forces. Untuk
memasok argumen, Takdir mengedepankan konsep budi atau Geist
dalam bahasa Jerman. Konsep “budi” yang tidak terdapat dalam
kosakata bahasa Inggris ini, menurut Takdir, secara etimologi artinya
kurang lebih mencakup rasa dan pikir. Dengan bekerjanya budi
terciptalah budi-daya atau kebudayaan. Di sini terlihat adanya .
hubungan jelas sejauh mengenai etimologi antara budi sebagai
penghasil, dengan budi-daya sebagai produk. Jadi, ada hubungan yang
jelas. Sebaliknya, dalam kosakata bahasa Inggris kata culture yang
berarti kebudayaan, disoroti Takdir dengan menganggapnya sebagai
tidak memiliki hubungan jelas dengan kata mind sejauh mengenai
etimologi. Bagi Takdir, Culture tidgk menampakkan sebagai produk
dari pekerjaan (aktivitas) mind. Dalam kaitan ini Takdir juga lebih

khusus menyoroti kata mind itu sendiri. Istilah m}nd dikritik Takdir‘
karena ia lebih berkonotasi infelek sémata. (Sebagaimana sudah
diketahui bahwa ada dua bagian penting pada makhluk manusia:

intelek dan intuisi).

Apakah budi itu? Budi adalah dasar segala kehidupan manusia yang
mémbe&ékanﬁya ‘dari hewan dan‘makhll‘lk-'makluk la'innya. Semua.
kebudayaan berawal dari budi manusia. Dengan kata lain, manusia

134



menjadi pusat dari realitas adalah karena budinya. Budi manusia pada
dasarnya sama. Takdir juga berpendapat bahwa budi-daya adalah
perwujudan dari budi yang pada dasarnya sama artinya. Jika ada
perbedaan budaya maka hal itu hanyalah disebabkan perbedaan dalam

bangun konfigurasinya saja.*

Nampaknya dapat dikatakan bahwa budi harus diterjemahkan menjadi
mind dan spirit. Spirit itu sendiri mencakup intuisi, rasa dan imajinasi
(yang dalam tradisi keimanan dalam Islam, iman atau percaya harus
mencakup aktivitas pencarian “realitas” yang benar melalui ilmu dan

rasa).

Kemudian, Takdir melukiskan budi seBagai hal yang evolusioner,
mirip cara pandang kaum Darwinis. Dikatakan bahwa budi adalah
evolusi alami bidang struktur kejiwaan. Pelukisan ini diberikan ketika

ia merenungkan kembali tentang manusia, maknanya serta tanggung

jawabnya.*®> Takdir antara lain juga menulis:

“....the system of value feeling is the most active all-
permeating powerfull center of human inner life which,
through its sensitivity, brings a person in a constant and

C Mibidh 15

35 §.Takdir Alisjahbana, Kelakuan Manusia di Tengah2 Alam Semesta, Dian Rakyat
1986: 10-15

135



ordered value relationship with outer world, and at the
same time ugres him to act” 3

Di sini Takdir berpendapat bahwa jika tingkat sensitivitas budi bekerja
dengan baik, maka budi dapat mengendalikan daya-daya luar.
Agaknya Takdir hendak berkata bahwa banyak manusia modern
hendak “dicekoki” dengan anggapan bahwa budi itu lemah dan daya-
daya di luar manusia adalah faktor determinan bagi keputusan-
keputusan etikanya sehari-hari. Budi manusia modern kini tidak lagi

sensitif.

Kritik ini nampaknya senada dengan kritik Max Horkheimer, ketika
dia berkata bahwa manusia modern rasional kini hanya memiliki
akal budi instrumentalis, dan akal budi objektif telah menghilang.
Manusia‘modem rasional, kata Horkheimer, mempunyai ego yang
berkemauan keras tetapi dengan kemauan keras itu individu menjadi
hancur, karena kemauan keras itu sebenarnya hanya terbatas pada
peng'ertian ekonomis dan material. Ego yang berhasil ialah ego yang
sukses dalam menumpuk kekayaan material. Konsep individu déngari
demikian disempitkan artinya menjadi ego yang harus membina self

presérvation dalam hal material dan empiris. (Sindhunata, 1983: 116)

% . Takdir Alisjahbana, Modern Man and Religion, makalah tanpa tahun, h. 18.
' 136



Sebagai perbandingan, selintas akan diungkapkan kembali diskusi-
diskusi di sekitar akal budi. Immanuel Kant misalnya, dikenal sebagai
filsuf subjektivisme pengetahuan, dengan keyakinan antara lain bahwa
akal budi itu otonom. Jika akal budi bagi Kant belum sempurna maksa
sebaliknya, Hegel melihat bahwa akal budi sudah sempurna.
Kesempurnaan itu dalam realisasinya keluar bukannya tanpa kendala -
dan gangguan, tetapi justru dengan itu semua akal-budi dapat
mencapai realisasinya. Caranya, dengan proses-proses (berpikir)
dialektis, yang bekerja dalam kerangka kesatuan teori dan praksis
(Dalam hal ini Takdir mengatakan bahwa ciri terpenting dari proses
budi manusia itu ialah kebebasan memilih, menentukan dan
menciptakan nilai-nilai®”). Praksis kurang lebih berarti bahwa orang
harus bergumul dengan realitas, dengan hasil akhir teoretis-
kontemplatif. Berbeda dengan optimisme‘ atas akal budi tadi,
Schopenhauer pesimistis dengan akal budi dengan mengatakan bahwa
kehendak itu buta dan tidak sadarlah yang menentukan manusia, dunia
dan sejarahnya. Baginya, akal budi bukan sentral kebudayaan; yang

sentral adalah kehendak buta dan irrasional, dan karenanya adalah

% S. Takdir Alisjahbana, Kelakuan Manusia Di Tengah2 Alam Semesta, Jakaita,Dian Rakyat:1982
him. 12, ’

137



sia-sia setiap usaha manusia untuk memperbaiki masyarakatnya.

(Sindhunata, 1983: 30-38).

Sekarang akan mencoba melihat pokok pandangan Bapak Positivisme,
August Comte (1798-1857), tentang akal-budi. Ia berpendapat bahwa
ada keterbatasan akal-budi untuk memahami realitas dunia; untuk itu
aspirasi keingintahuan, hendaknya jangan menggebu-gebu, dalam arti,

carilah pengetahuan yang inderawi saja.

Comte juga dikatakan merasa terpanggil untuk mengajarkan kepada
umat manusia bahwa hukum alam itu otonom, proses sejarah tidak
dipengaruhi oleh kemauan manusia. Mengambil alih gagasan
Aristoteles, Comte berkata bahwa susunan masyarakat itu s_erba tertib,
saling melengkapi, tetapi juga ada dinamika; hidup manusia beI:ada di
dalam naungan hukum evolusi. Dalam hal ketertiban masyarakat ini,
ilmu pengetahuan positif akan mengambii alih fungsi agama untuk
mempersatukan mereka. Perkembangan akal budi bersifat spontan;

arah perkembangan tidak terserah kepada inisiatif individu-individu.

Bagi Comte, masyarakat masa lampau dikuasai oleh “sesuatu” di luar
_ dirinya, yang mengagumkan dan menakutkan. Pada kéméjuan ‘i)vér.ikﬁf,

orang tidak lagi percaya secara demikian; kini mereka menggeser

138



keyakinannya itu dari merasa “dikuasai” menjadi bahwa ada “hukum
alam”, ada “kodrat”; artinya manusia sudah dapat merumuskan gejala-
gejala alam dengan pemikiran abstraksi dan konsep metafisik. Akal
budi lalu berkembang ke arah lebih maju, ke tahap “positif”, yang
dalam tahap ini ilmu pengetahuan berkedudukan sebagai alat untuk
manusia dalam menjalankan kekuasaannya atas alam. Di sini, yang
menjadi jantung kehidupan adalah universitas-universitas, bank-bank, -
industri-industri, dan lain-lain. Bagi Comte, masalah yang timbul
adalah bahwa karena struktur gejala pengetahuan ada yang paling
rumit maka hal itu menyebabkan bahwa perkembangan pikiran
manusia tidak dapat meliputi semua bidang secara merata;

pengetahuan akal budi menjadi terbagi.

Selanjutnya dikatakan, proses e;'olusi sejarah ‘manusia | dapat
dipengaruhi oleh “kebebasan” akal budi manusia; evolusi sejarah tidak
lepas bebas dari usaha-usaha akal budi manusia. Dalam hubungannya
dengan gerak ke arah serba-positif-an pengetahuan, Comte cenderung
berpendapat bahwa akal budi harus menyesuaikan diri dengan evolusi
pengetahuan yang positif itu, secara “suka” atau “tidak”, secara
. “terpaksa” atau pun “rela”. Di sini, Comte sampai pada rasionalisme.
?D;ilam I.l‘é'aiil:an:in'i, kriti_k péda; iatas; positivisme disebabkan 6leh salah
satu pendirian yang mengatakan bahwa “safu—satunya prinsip atau.

139



hukum mutlak yang menentukan bagi masyarakat yang baik adalah
rasionalitas yang bertumpu pada fakta empiris. (K. J. Veeger, 1986:

32)

Kembali kepada Takdir dengan pemikirannya untuk mendasarkan
ilmu-ilmu sosial pada wawasan dasar budi atau Geist. Satu catatan
yang perlu dibuat di sini: dari berbagai pendapat tentang akal budi,
Takdir termasuk diantara mereka yang melihat peran pentingnya budi
bagi kebudayaan. Menurutnya, proses budi manusia mempunyai ciri-
ciri terpenting: memilih, menentukan dan menciptakan nilai-nilai di
mana nilai-nilai itu sendiri merupakan kekuatan integratif manusia,
masyarakat dan budaya. Masalahnya, menurut Takdir, dalam kondisi
masyarakat yang modern, justru timbul kekacauan dalam teori nilai
yang merupakan penyebab sia—sianyg etika. (S. Takdir Alisjahbana,

1986:7).

Sebagai teori ﬁilai, etika mencoba menjelaskan nilai tertinggi atau
nilai etika yang disebut kebaikan; darinya dikembangkan norma-
norma perilaku baik dan buruk. Tetapi karena setiap etika itu
dihubungkan dengan agama atau filsafat tertentu maka nilai kebaikan
itu menjadi relatif. Niiai"ket;éil;.anh hanya Bér:laku dalam aga;ma atau
- filsafat tertentu; dalam suatu sistem nilai tertentu. Selain itu ada pula

140



filsafat yang memasukkan estetika ke dalam teori nilainya yakni
dengan menguraikan nilai-nilai dan norma-norma keindahan, atau
bahkan ekonomi yang menguraikan perilaku manusia  yang
berhubungan dengan nilai-nilai dan norma-norma utilitas. Jadi tidak
lagi dimasukkan dalam bidang filsafat mana pun karena telah
dianggap sebagai suatu ilmu. Teori pengetahuan pun iidak dianggap
lagi sebagai bagian teori nilai tetapi dianggap sebagai cabang filsafat -
yang berdiri sendiri, dan perilaku manusia yang mencari pengetahuan
teori itu hanyalah merupakan penjelmaan kecakapan menilai yang
ditujukan untuk mendapat nilai kebenaran atau identitas dan norma-

normanya.

Dalam cara berpikir seperti ini, menurut Takdir, mustahil etika
muncul sebagai teori nilai yang tersusun dan berintegrasi dalam
berbagai kehidupan masyarakat. Sebagai teori nilai yang abstrak, yang
merenungkan nilai kebaikan sebagai fakfbr terpenting dalam perilaku
manusia maka etika haﬁ‘}.'a menjadi ilmu spekulatif yang sia-sia dan
kacau serta terbelenggu dalam tradisi yang sempit dan terpencil dari
hasil-hasil ilmu positif tentang perilaku manusia. Tidak mengherankan
jika etika kemudian menjadi kuda tunggangan bagi konsep-konsep '

| agama dan ideologi. :

141



Jadi, krisis yang dihadapi manusia modern adalah krisis nilai,
terutama nilai etika.  Sudah banyak memang pendapat yang
menyarankan untuk kembali pada agama sebagai solusinya, karena
memang agama merupakan sumber etika yang terbesar. Masalahnya,
menurut Takdir, agama yang ada juga mengandung krisis bahkan bisa
jadi merupakan inti krisis. Dengan tersebarnya pengaruh Renaissans
yang memiliki aspek-aspek dinamis: sekularisme, individualisme,
rasionalisme, naturalisme, positivisme, relativisme dan skeptisisme,
pengaruh agama cenderung berkurang, lebih-lebih dalam setiap
wilayah (negara, kota, desa) menganut agama yang beragam dengan
masing-masing mengakui kebenarannya secara mutlak. Karena
kebenaran mutlaknya itu banyak dan beragam bahkan (terdapat yang)
saling berlawanan maka keyakinan manusia akan kebenaran agama
yang mutlak itu pun, goyah. Kehilangan kepercayaan itu dipengaruhi
pula oleh hasil-hasil penyelidikan ilmu yang diantaranya telah
membuktikan kekeliruan berbagai ajaran agama. Namun demikian

Takdir menjelaskan:

“Hal ini bukan berarti, bahwa pengaruh agama sudah
berakhir, bahwa agama sudah tidak perlu lagi bagi
manusia modern, tetapi hanyalah menunjukkan bahwa
. agama_itu. untuk dapat selanjutnya mermenuhi keperluan2
- rohani pada manusia, harus ditegaskan kembali, artinya
harus menyesuaikan diri dengan keuniversalan pikiran
modern dan kehidupan modern. Bila dimasa lampau

142



ilmulah yang berpangkal pada agama dan mendapat
bimbingan daripadanya, dewasa ini agamalah yang harus
dirumuskan kembali dengan bantuan ilmu.” (S. Takdir
Alisjahbana, 1986:13-18).
Secara singkat, modernitas ini menurut Takdir, tengah mengalami
krisis yang diakibatkan oleh dampak dari perkembangan ilmu-ilmu
sosial. Krisis yang dinamakannya sebagai krisis kebudayaan modern
ini hanya bisa diselesaikan dengan cara mengembalikannya kepada
masalah nilai.
Kerisis ini terutama menjelma dalam disintegrasi
ikatan2 kebudayaan tradisi oleh pengaruh budaya
moderen. Suatu penilaian kembali ajaran? agama,
masyarakat dan seni terjadi; lembaga2 politik dan
ekonomi yang lama runtuh dan diganti dengan
percobaan? politik dan ekonomi yang baru.®
Sejalan dengan munculnya berbagai problematika modernitas, terjadi
perubahan-perubahan mendasar dengan munculnya ciri-ciri formal
baru di dalam kebudayaan yang keseluruhannya disebut sebagai
Postmodernisme. Walaupun istilah Postmodernisme ini sudah
muncul pada tahun 1947 tetapi diskusi hangat mengenai ini baru
melanda Eropa pada tahun 1980-an bersamaan dengan
terselenggaranya Kongres Asosiasi Filsafat Jerman tahun 1986

. dengan tema Zaman Teknologi atau Postmodernitas. 3

3 Of cit. 1986 him. 13
% Asikin Arif dalam Jurnal Filsafat Thn I No. 1 him.3, diterbitkan oleh LSF dan UNAS.

143



Postmodernisme adalah fenomena baru yang berisi konsep-konsep
dalam mengantisipasi gejolak kehidupan kontemporer. Ia lahir bukan
sebagai ancaman melainkan kesempatan untuk menerobos belenggu-
belenggu modernitas. Jadi, semangat postmodern bukan sebagai anti

modern.

Takdir telah mensinyalir gejala-gejala postmodern ini mendahului
kemunculannya di Indonesia. la membahas gejala-gejala ini tanpa
menyebutnya sebagai postmodern melainkan sebagai penjelmaan dari
krisis kebudayaan modern. Hal ini bisa dilihat dalam tulisan-
tulisannya diantaranya .dalam dua buku yang masing-masing terbit
pada tahun 1983 dan 1984--jadi pada waktu debat mengenai
postmodern mulai hangat--, Socio-Cultural Creativity in the
Converging and Restructuring Process of the New Emerging World

dan Dasar-dasar Krisis Semesta dan Tanggung Jawab Kita.

Dalam buku yang ditulis pertama itu dite;mukan kata-kata Takdir
sebagai berikut: ‘fcul-de-sac of modern man” (h. 68), “shallowness in
modern society and culture” (h. 68), “modern man is going through a
sevve.rercriisis” (h 69), “Llfebecomes puerzle, chzldlsh”(h 66), “;he
confusion the derivation, the contraversies, and the processof

144



superficialization in modern life” (h. 66), “our world has become a
place of tension and conflict because of confrontation of so many
contradictory political. economic, religious, ideological, and other
concept, beliefs, and intersts (h. 11), “process of
relativization...disintegration” (h. 11). Semua ini merupakan penilaian
negatif mengenai gejala-gejala yang melanda negara-negara maju
(modern) yang lalu diinterpretasikan sebagai gejala-gejala pbstmodem
atau pluralitas. Dalam daftar kepustakaan buku tadi tidak satu pun
disebut buku-buku yang ditulis sesudah tahun 1978, semua berasal
dari sebelum terjadinya debat tentang postmodern. Namun demikian,
dari beberapa tulisannya bisa diketahui bahwa Takdir menganggap
postmodern itu suatu dekadensi misalnya dengan menyebut bahwa
‘manusia Renaissance itu berada dalam krisis.

Pluralitas postmodern yang berdasarkan heteroginitas mutlak itu
bertentangan dengan kehendak integrasi dan sintesa Takdir. Dalam
Antropologi Baru Takdir mengritik Sorokin yang menganggap bahwa
kebudayaan bukan merupakan kesatuan yang terintegrasi‘’. Bagi
Sorokin, kebudayaan hanya merupakan suatu koeksistensi dari
berbagai sistem ditambah sejumlah kumpulan yang bukan merupakan

sistem (congeries), yang ada sebagian sebagai unsur-unsur heterogen

145



di dalam banyak sistem, dan sebagian sebagai congeries di luar

sistem-sistem tersebut.

Perbedaan paham antara Takdir dengan Sorokin bisa diilustrasikan
pada contoh tempat sampah yang dianggap Sorokin sebagai congeries.
Di dalam tempat sampah tedapat fragmen-fragmen dari banyak objek:
sobekan-sobekan kertas, pecahan-pecahan botol, kalenbgukaleng
kosong, barang-barang bekas dan sebagainya. Kebersamaan objek-
objek itu hanya kebetulan (accidental togetherness), berdasarkan
kedekatan spasial atau mekanikal. Tidak satu pun dari objek-objek
tersebut memerlukan yang lainnya secara logis atau fungsional;

kaitannya hanya karena tempat sampah itu.

Takdir menolak pandangan itu. Tempat sampah bukan congeries = -~ -

tetapi mempunyai fungsi yang berarti (me'aningﬁd). Tiap kebud.ayaah”
mempunyai “tempat sampah” yang karakteristik, mencerminkan
kehidupan suatu kebudayaan. Jadi, tempat sampah bagi Takdir bukan
congeries, bukan suatu pluralitas tanpa kesatuan. Ternyata Takdir
~tahun 1966 (cetakan pertama Antropologi Baru), sudah mendahului
perdebatan postmodern. Dari dasar pemikiran mengenai kesatuan

kqb.udayaéh ini mendorong Takdir untuk berkeinginan mencari suatu

0 Of cit 1986 h. 218-229
146



sintesa baru, suatu filsafat baru yang menyatukan dunia*'. Dasar
pemikiran ini juga nampaknya dijadikan landasan untuk membangun

konsep “semangat universal” (lihat h>.43) yang didambakan Takdir.

Diskusi-diskusi tentang postmodern biasanya banyak dikaitkan
dengan tokoh-tokoh Madzhab Frankfurt yang salah satunya, Mark
Horkheimer sudah dibahas terdahulu. Sejalan dengan Horkheimer,
Marcuse mengatakan bahwa telah terjadi dominasi teknologi atas
masyarakat modern. Kesempurnaan teknologi telah menjadi prasyarat
tercapainya keadaan sejahtera dan setelah mencapai kesejahteraan,
teknologi berkembang menjadi instrumentalis, dominasi yang
membawa kepada masyarakat berdimensi satu yaitu masyarakat yang

kéhilangan daya kritis rasionya.

Marcuse beranggapan, supaya masyarakat berdimensi satu itu menjadi
berdimensi banyak maka teknologi harus mampu mengatasi problem

yang ditimbulkannya sendiri. Jadi, kemerosotan yang disebabkan oleh
teknologi harus dipecahkan dan hanya mungkin diselesaikan oleh
teknologi itu sendiri dengan cara pandang yang berbeda.Ini bukan

dalam arti bahwa teknologi harus bisa membangkitkan nilai-nilai baru,

*! Takdir berkeinginan menciptakan satu bumi, satu kebudayaan bahkan satu agama. Ia
menamakannya dengan Bumantara (bumi antara).

147



tetapi berdamai dan mengadakan pembebasan dengan menerjemahkan
nilai-nilai yang sudah ada ke dalam tugas-tugas teknis. Teknologi
menurut Marcuse, harus diubah secara kualitatif dan terutama ia
harus membebaskan dirinya dari sifat eksploitatif. Rasionalitas
teknologis harus memisahkan diri dan meninggalkan logika
penguasaan dan mengarahkan diri pada perdamaian dengan alam demi
kesejahteraan, sehingga rasionalitas dominasi diubah menjadi

rasionalitas yang emansipatoris.

Habermas juga mengritik modernisasi kapitalis karena memutlakkan
rasionalitas kognitif-instrumental dalam bentuk kekuasaan politis dan
kemakmuran ekonomis. Hal ini menyebabkan erosi makna karena
bentuk rasionalitas lain ditindas, yaitu rasionalitas praktis-moral.
Dengan kata lain Habermas ingin mengatakan bahwa bentuk
rasidnalitas di dalam masyarakat kapitalis tidgk"dikembangkan secara

seimbang.

Habermas mengambil sikap yang berbeda dari rekan-rekannya di
Madzhab Frankfurt. Ilmu dan teknologi yang dicurigai sebagai
bentuk-bentuk penindasan, oleh Hubermas justru dilihat sebagai
f;aktor-‘fakto'r pentihg yang ménger.na'uiéil.)asi masyarakat da‘r'i: kendala-

kendala alamiah dan proses-proses objektif, bahkan teknologi sosial

148



o R b

sekalipun, dipandang sebagai sebuah kemungkinan untuk
pengembangan masyarakat. Hanya saja bahwa semua ini harus
dilancarkan secara seimbang dengan pengembangan di bidang-bidang

hukum, moralitas, erotisme dan seni.

Bagaimana pun, diskusi-diskusi seputar masalah modernitas dan
postmodern akhirnya akan mengembalikan pemikiran manusia pada
kesadaran akan pentingnya nilai; bahwa setinggi apa pun kebudayaan,

hendaknya tidak bebas nilai; seperti kata Takdir.

4.4. Kesimpulan

-

Déngan selalu mengacu pada teori nilai—sebagai pusat pemikiran
filosofisnya--, Takdir sangat menjunjung tinggi konsep budi. Baginya, segala
perubahan hanya dapat dilakukan melalui inner forces (yakni kekuatan Budi),
dan bukan sebaliknya (oufer forces). Oleh karena itu maka

“ketidakberdayaan” pun sebagan problem modemmasn bisa d1atasn dengan

"kreatmtas dl ‘mana hal itu lahlr dar1 sifat bud1 yang bebas Kreatwntas yang

lebih ditekankan ialah dalam bidang pendidikan.
149




Takdir berpaling ke humanisme Renaissance karena menurutnya dari sanalah
awalnya manusia menemukan diri; manusia sebagai pusat realitas. Kesadaran
akan hadirnya “Aku” dalam realitas, yang oleh Leenhouwers disebut sebagai
indikasi manusia modern ini, dipandang Takdir sudah menjelma dalam
manusia-manusia Eropa termasuk Belanda yang ketika itu sedang mengqasai
Indonesia. Takdir berkeinginan menjelmakan itu pada manusia-manusia
Indonesia dengan harapan bahwa upayanya itu akan mampu menggeser nilai-
nilai ekspresif masyarakat Indonesia dengan nilai-nilai progresif seperti yang

menjelma pada manusia-manusia Eropa.

Untuk membuat sebuah pekerjaan berhasil, yang paling penting ialah sikap
terhadap pekerjaan tersebut. Betapa pun sulitnya merubah sebuah budaya,
bila disertai dorongan yang kuat untuk berpresfas_i;_yang oleh Mc Clelland
disebut “thé need for achievement” maka bukan suatu hal yang mustahil. Jadi,
bila Takdir pada tahap a-wal (th 30-an) memberi kata kunci “semangat” untuk
membangun bangsa ini menjadi bangsa yang modern, adalah cukup

beralasan.

150



Disadari Takdir bahwa modernitas bermasalah. Seperti juga Max
Horkheimer, Takdir berkesimpuian bahwa dalam usahanya, manusia rasional
itu (suatu indikasi yang determinan pada manusia modern) justru menjadi

irrasional. Penyebabnya sama, yakni manusia modern terlalu
mengenyampingkan masalah nilai. Padahal, sebagai tenaga integratif,
konstelasi nilai-nilai itu berperan dalam tiga dimensi realitas manusia yang
sekaligus merupakan “tiga proses etis”, yaitu dalam pembentukan

kepribadian, dalam kehidupan sosial masyarakat dan dalam kebudayaan.

Takdir menggugat banyak positivisme, terlebih terhadap rasionalisme
intelektif. Kebudayaan progresif, khususnya bidang ilmu-ilmu sosial telah
terperosok demikian jauh ke dalam tuntutan objektifnya sehingga kehilangan
orientasi dan kehangatannya lagi sebagai penjelmaan nilai-nilai kemanusiaan.
Upaya ke arah ilmu-ilmu sosial “alternatif” lalu diusahakan Takdir melalui
Antropologi Baru dengan berkeinginan merintis sebuah “ilmu menyeluruh
tentang manusia” yang disebutnya sebagai sintesa antara ilmu positif dengan

teori-teori nilai.

Sejalan dengan pendapat Marcuse, Habermas berkesimpulan bahwa proyek

modernitas belum selesai dan melalui era postmodern diperlukan upaya-

ALl

upaya penyeléséiannyé. Kendati Takdir tidak” pErﬁah menyébut secara
langsung istilah postmodernisme dalam tulisan-tulisannya, ia telah

151.



mensinyalir gejala-gejalanya bahkan sebelum postmodern itu sendiri hangat
diperdebatkakan. Pahamnya yang menolak segala yang menyeluruh dan satu
menyebabkan ia berpandangan negatif terhadap pluralisme postmodern
dengan mengatakan gejala-gejala postmodern itu sebagai Arisis kebudayaan
modern. Habermas s;akan ingin mengatakan hal yang sama dengan Takdir

bahwa gejala-gejala postmodern tidak bisa mengenyampingkan masalah nilai.

152



5.1.

5.2.

BABV
BEBERAPA IDEOLOGI

DALAM HUMANISME SUTAN TAKDIR ALISJAHBANA
Pengantar

Pengetahuan dan pengalaman memberikan kesimpulan pada Takdir bahwa
kehidupan manusia berjalan terus dan “babak baru” bagi kehidupan -kebudayaan
bangsa Indonesia dimulai dengan transfer of value system dari kebudayaan modern
Barat. Transfer of value system itu ialah pengalihan atau pengadopsian nilai-nilai
Barat modern oleh masyarakat tradisional Indonesia berupa ethos-ethos
intelektualisme, individualisme, materialisme dan egoisme. Dalam bab ini akan
dibahas mengenai apa/bagaimana pengaruh ideologi Barat terhadap wawasan
berpikir Takdir sehingga ia berkesimpulan untuk mengambil langkah transfer of

value system tadi.

Apa itu Ideologi

Dalam bab ini ideologi dimaksudkan sebagai ide-ide/gagasan yang mempengaruhi

wawasan berpikir Sutan Takdir Alisjahbana dalam pemikirannya tentang humanisme

. «li Indonesia. Adapun menurut Kamus Umum Bahasa Indoneiia_(Poerwadarrninta: :

1985) Ideologi berarti asas pendapat (keyakinan) yang dipakai (dicita-citakan) untuk

153



dasar pemerintahan negara dan sebégainya. Sementara itu menurut Kamus Politik
(Marbun: 2002), ideologi berarti kumpulan konsep bersistem yang dijadikan asas
pendapat yang memberikan arah dan tujuan untuk kelangsungan hidup; prinsip-
prinsip atau nilai-nilai yang mengarahkan secara sah tingkah laku mamsyarakat dan
lembaga-lembaga politik. Ideologi mungkin juga digunakan untuk memelihara status
quo (kemapanan) atau sebagai pembenaran dari tindakan-tindakan yang ingin

mengubah status quo.

Dalam bahasa Yunani, ideologi berasal dari kata idea (ide/gagasan) dan logos (studi
tentang; ilmu pengetahuan tentang). Ada beberapa pengertian mengenai 'ideologi
menurut Kamus Filsafat (Lorens Bagus: 2000):

I. Secara harfiah dan dalam metafisika klasik, ideologi sama dengan ilmu
pengetahuan tentang ide-ide, studi tentang asal usul ide.

2. Dalam penggunaan modern, ideologi mempunyai arti peyoratif yakni sebagai
teorisasi atau spekulakasi dogmatik dan hayalan kosong atau tidak realistis dan
menutup-nutupi realitas yang sesungguhnya. Dalam arti amelioratif, ideologi ialah
setiap sistem gagasan yang mempelajari keyakinan-keyakinan dan hal-hal ideal

filosofis, ekonomis, sosial.

Sementara itu menurut beberapa pendapat filsuf sebagaimana ditulis Lorens Bagus
ialah:
.- 1. Dalam penggunaan Marx & Engels

Istilah ini mengacu pada seperangkat keyakinan yang dijadikan sebagai objek

154



padahal sebenarnya tidak lain hanya mencerminkan kondisi-kondisi material
masyarakat.

3. Karl Mannheim
la menggunakan istilah ini untuk menunjuk kepada seperangkat kepercayaan di
mana terdapat perbedaan antara motif-motif yang terungkap dan yang mendasari.
Mannheim membedakan antara ideologi parsial dan total. Yang pertama, berasal-
usul psikologis, yang kedua sosial. |

4. Quine
Bagi Quine, ideologi hampir merupakan sinonim makna. Dia dengan demikian

memakai istilah ini dalam sesuatu yang sama seperti arti harfiahnya.

5.3. Pengaruh Ideclogi Barat dalam Pemikiran Humanisme Sutan Takdir

Alisjahbana
5.3.1. Imdividualisme

Individualisme ialah paham yang mendudukkan manusia sebagai seorang
“aku”, yakni seorang “pribadi” atau wujud yang beridiri sendiri.la mempunyai
alam batin sendiri, berkuasa atas diri sendiri, dan ditugaskan untuk mengolah

dan mengerjakan hidupnya pribadi.

Semua permenungan tentang hidup manusia diarahkan kepada tataran di mana

155



“aku ini” ditemui. Hal ini tidak mengherankan mengingat bahwa refleksi atas
eksistensi pribadi manusia menjadi tujuan orang berfilsafat. Filsafat bermaksud
agar manusia, yaitu “aku ini”, menghening sejenak tentang “aku ini” dan
melalui pengheningan itu menemukan pelbagai segi atau ciri khas

kepribadiannya.

Kenyataan bahwa manusia dapat menyebut diri sebagai seorang ‘“aku”,
memberi kejelasan bahwa ia hadir pada diri sendiri. Manusia mengalami diri
sendiri sebagai seorang “aku”. Dengan kata lain, ia tidak menerima hidupnya
secara pasif saja, tetapi ia “tahu” bahwa ia ada. Ia tahu bahwa semﬁa yang
terjadi, baik di dalam dia maupun di luvar, ada hubungannya dengan dia.
Kenyataan seperti ini disebut Takdir sebagai kemampuan istimewa manusia
yang dengan budinya ia mempunyai kesanggupan untuk memilih dan
mengambil keputusan dalam perbuatannya (S. Takdir Alisjahbana, 1983: 31-

32).

-

Sebagai individu, manusia dapat menyelami diri sendiri, mengenal diri sendiri _
dan tahu apa yang sedang terjadi dalam dirinya. la bersifat terbuka untuk diri
sendiri. Ia sadar akan adanya keinginan dan pengharapan; ia mempunyai
rencana-rencana untqk masa depan. Pengaruh orang lain dan benda-benda di
luar yang menimpa dirinya dihayati sebagai pengalaman pribadi. Keterbukaan
seperti ini menjangkau seluruh kehidupan manusia; ia dépat menghadirkan

kembali masa lampau serta mengantisipasi masa yang akan datang dalam masa

156



sekarang. Keterbukaan ini tidak berbatas. Seorang individu bisa merangkai-
rangkaikan semua saat dan masa hidup yang terpotong-potong, ke dalam suatu
kesatuan. Tak ada satu pun bidang kehidupan yang berada di luar jangkauan

atau berada di tepi keterbukaan itu.

Manusia sebagai ‘“aku” mempunyai hidupnya sendiri. Melalui inti
kepribadiannya ia berada di tengah-tengah gelora kehidupan atas cara pribadi.
Inti pribadi itu meresapi “aku” sedemikian rupa sehingga tidak dapat dirampas
dari dia. Setidak-tidaknya dalam arti inilah manusia hidup “bagi dirinya”. la
hidup “di sisi dalam” dari diri sendiri. la adalah miliknya sendiri dan harus -
berjaga supaya ia tidak kehilangan keterarahan pada diri itu atau
mendistorsikannya. Akan tetapi, juga seandainya terjadi demikian dan ia
diasingkan dari diri sendiri, masih tetap akan tertinggal suatu “inti” yang
menyebabkan ia adalah “aku ini”, sehingga selalu ada kemungkinan ia
menemukan diri kembali dan mulai hidup lagi atas cara pribadi. Hal itu
mendasari pengharapan. Manusia tidak pernah dapat kehilangan diri secara
menyéluruh. Pihak lain tidak pernah dapat r{lenguasai “aku” secara tuntas.
“Aku” itu selalu akan dapat disapa lagi di tingkat yang khas pribadi. Manusia

sebagai “aku” bersifat tak tersentuhkan.

Penjelasan yang intinya diambil dari pendapat Leenhouwers ini (1988: 62-84),
sebenarnya bisa menguatkan sikap optimis Takdir atas kekhawatiran para

tokoh nasionalis mengenai kehilangan identitas bangsa apabila terjadi

157



pembaratan sebagaimana yang dikehendaki Takdir. Sikap Takdir yang tidak
menginginkan setengah hati dalam menerima budaya Barat didasari dengan
keyakinan bahwa manusia Indonesia akan tetap menjadi manusia Indonesia.

Takdir memberikan penjelasan sebagai berikut:

~ “Bukan sekali-kali pekerjaan kita membeo pada Barat”,
selanjutnya ia  mengatakan, "Bangsa kita hanya mungkin
mempunyai harapan untuk masa yang akan datang apabila
segala yang dicapai oleh Barat itu dalam berabad-abad, dapat
kita jadikan kepunyaan kita dalam waktu yang sependek-
pendeknya. Sesudah itu pastilah kita akan mencahari jalan
sendiri” (A. Karta Mihardja, 1977:33).
Romano Guardini, sebagaimana yang dikutif Leenhouwers (1970:67), juga
melihat kekhasan “aku” atau “diri pribadi” terletak pada ciri tak tersentuhkan itu
tetapi dalam konsekuensi-konsekuensi yang agak berbeda: Aku ini sebagai
pribadi berarti bahwa pada akhirnya inti hidupku tidak dimiliki oleh siapa pun
selain aku sendiri. Boleh jadi bahwa aku hidup di zaman perbudakan di waktu
orang yang satu membeli dan menguasai orang yang lain, akan tetapi pihak
pembeli tidak berkuasa atas inti diri orang, tetapi hanya sejauh ia makhluk psiko-
fisik, dengan catatan bahwa ia salah menyetarakan dia dengan binatang dan bukan
sebagai manusia. Diri pribadi orang tidak tersentuh oleh relasi-relasi pemilikan.
Sebagai pribadi aku tidak dapat dipakai oleh orang lain , sebab aku adalah
tujuanku sendiri. Kalaupun seseorang diikutsertakan ke dalam suatu sistem kerja

yang oleh pimpinannya diperlakukan sebagai unsur dalam keseluruhan

mek_anisme,' itu hényalah .prestasiku yang dipakai, bukan aku .seba'gai “aku”.

158



Bila melihat skema perkembangan kebudayaan van Peursen (1994) maka “aku”
ini hadir dalam tiga tahap: Aku Mitis, Aku Ontologis, dan Aku Fungsional. Dalam
lingkup hidup mitologis, tidak ada garis p‘gmis.ah yang jelas antara “aku” dan
“dunia”, antara subjek dan objek. Pada tahap ini, “aku™ masih merupakan sebuah
lingkafan terbuka, belum mempunyai eksistensi yang bulat, “Aku” masih diresapi
oleh pengaruh-pengaruh dari alam; terbenam dalam dunia sekitarnya. 4ku
ontologis; sudah mampu mengambil jarak dari kekuatan dalam lingkungan,
rﬁenyadari diri sebagai suatu keterpisahan, dan dapat bersikap meneliti
lingkungan. Aku fungsional, menyadari kaitan dengan lingkungan dan.

menyatakan diri lewat kaitan ini dalam melangsungkan fungsi dalam relasi.

Dalam Disertasinya, Toety Heraty Noerhadi membuat bagan sebagai berikut:

LUDAYA ONTOLOG,

S
(

BUDAYA MITIS BUDAYA FUNGSIONAL k,/

Sumber: Disertasi Toety Heraty Noerhadi: 1978, 23

159




Terlihat bahwa pada aku mitis, aku tersebut turut serta mengambil bagian dalam
kejadian sekitarnya, melebur dengan kekuatan-kekuatan alam dalam suatu
partisipasi. Partisipasi antara subjek (S) atau manusia dengan dunia, objek (O)
nyata pada lingkaran S yang tidak digambar penuh. Subjek tidak bulat penuh
sehingga kekuatan dari luar dapat menerobosnya, belum ada pemisah yang jélas.
Pada aku ontologis, partisipasi aku mitis telah terdesak oleh distansi, pengambilan
jarak subjek dari objek sepenuhnya, nyata pada bagan perwujudan dua lingkaran
subjek (S) dan (O) yang terpisah secara penuh. Subjek memandang objek,
membatasinya, menelitinya dan mengungkapkannya dalam pengertian-pengertian
yang jelas. Dalam aku funsional, subjek terbuka bagi objek dan sebaliknya, nyata
pada lingkaran subjek (S) dan objek (O) yang terbuka dan berkaitan, dalam suatu
ketegangan. Subjek mengadakan pengarahan diri, suatu pertautan diri dan

keterlibatan dengan segala gairah dan emosi.

Istilah fungsional dapat dijadikan sarana untuk meringkas dan menjelaskan
sejumlah gejala kehidupan modern. Dengan demikian maka bila pemikiran Takdir
mengenai “semangat universal” yang ia katakan berposisi melampaui f‘éégangat
Barat” dan tertinggi dari perkembangannya mengandung potensi pengingkaran
diri dan kebebasan, diangkat dalam konsep ini maka berada pada tahap
fungsional. Takdir berkeyakinan bahwa kebudayaan Indonesia pada tahap terakhir
dan tertinggi dari perkembangannya akan merupakan bagian dari semangat

universal ini sehingga tidak perlu _la'gi.“membeo” pada Barat.

160



5.3.2. Naturalisme

Naturalisme di sini dimaksudkan sebagai suatu paham yang menyadari
sepenuhnya akan kehadiran alam dalam kehidupan seseorang, kehadiran
dunia yang ada di sekelilingnya. Jadi, mengindikasikan bahwa “aku hadir

dalam alam”.

Hidup sebagai manusia berarti “hidup-dalam~dunia”. Antara manusia
dengan dunia terdapat suatu saling hubungan atau keterlibatan yang timbal
balik. “Dunia” dan “manusia” terjalin sedemikian erat satu dengan yang
lain, sehingga manusia tanpa keterjalinan itu tidak dapat dipikirkan dan

bahkan tidak ada.

Martin Heidegger (1889-1976), ialah filsuf yang memakai rumusan “ada-
dalam-dunia” untuk mencirikan hidup manusia. Ia mengatakan bahwa kata
“dalam” tidak boleh dimengerti dalam arti spesial. Kata “dalam” boleh
dipadankan dengan “pada” atau “melekat pada”, supaya lebih jelas bahwa

yang dimaksudkan ialah hubungan timbal balik dan kesatuan.
Apakah yang dimaksud dengan dunia? Dunia ialah dunia yang dihayati,

tempat di mana orang mengambil bagian, atau situasi di mana orang hidup

dan ke mana mereka mengarahkan diri.

161



Hidup sebagai manusia adalah juga keberkaitan dengan situasi (P.
Leenhouwers, 1988:80). Dengan berpijak pada pengalaman sehari-hari,
pengertian seperti ini menjadi semakin kongkret. Setiap orang mengambii
bagian dan turut serta secara aktual dalam suatu “dunia hidup” yang
kongkret. Ia terarahkan kepada dunia itu dan terlibat di dalamnya. Tanpe;‘
keterjalinan itu ia tidak dapat dibayangkan. Adalah kenyataan yang
dialami dalam hidup bahwa setiap orang mengambil bagian dalam suatu
dunia yahg kongkret. “Dunia yang kongkret” itu ialah: alam sekitar di
mana manusia itu tinggal, lingkungan tempat bekerja, keluarga dan
sebagainya. Di mana pun manusia itu berada, selalu harus ada kesimpu.l‘a—m

yang sama bahwa hidup selalu tefanyam atau bagian dari dunia kongkret.

Di sisi lain, dunia yang kongkret itu atau situasi itu, berpengaruh atas isi
hidup manusia. Seseorang menjadi lain dalam lingkungan lain. Hal ini
menandakan bahwa memang ada keterlibatan, kesatuan, keterjalinan
antara .kedua belah pihak. Jadi, hidup manusia tidak berlangsung dalam

“batin” yang tertutup tetapi dalam dialog dengan lingkungan.

Takdir sangat menyadari bahwa hidup manusia terjalin dalam dialog
dengan lingkungan. Hal ini tergambar dari sikapnya yang dengan cukup
arif melalukan periodisasi sejarah perkembangan kebudayaan di Indonesia
- (8. Takdir Alisjahbana:198_2) yang dikelompokkannya ke dalam empat

periode. Di pihak lain, dari keempat periodisasi sejarah perkembangan

162



kebudayaan itu, Takdir ingin melepaskannya. Ia mengatakan bahwa babak
baru yang diidealisasikannya harus benar-benar terlepas dari keempat
periode sejarah itu (A. Karta Mihardja, 1977:16-17). Dengan kata lain,.

Takdir berkecenderungan untuk mengabaikan adanya “dunia hidup 'yang |
kongkret atau situasi” itu berpengaruh dalam isi hidup manusia.
Kebudayaan Indonesia yang diidealkannya ialah kebudayaan baru yang
memiliki dinamika hidup seperti orang. Barat yang bercirikan
individualisme, intelektualisme dan materialisme, yang sama sekali harus

terlepas dari kebudayaan yang dianut bangsa Indonesia sebelumnya.

Di lain pihak, pemikiran Takdir ini mengindikasikan bahwa bila manusia
melibatkan diri dengan situasinya atau dunianya, sesuatu terjadi. Manusia
tidak (boleh) pasif dalam mengalami pengaruh lingkungan, tetapi (harus)
rrienaggapinya. Ia menentukan sikapnya. Ia memakai kemungkinan-
kemungkinan tertentu dan menolak kemungkinan lain, dan seterusnya.
Aktivitas ini dimungkinkan oleh karena manusia mempunyai kesadaran
atau menurut istilah Takdir karena manusia memiliki budi. Ada 'suatl_x
keterlibatan sadar yang dihayati sebagai berakar dari inti képribadiahﬁya.
Manusia mampu berbuat itu karena kerohaniannya melebihi situasi.
Manusia adalah.“aku” yang sadar dan bebas, yang diberi tugas untuk
memberi isi dan makna kepada hidupnya. Sebagai “aku”, ia terarahkan

kepada dunia. Ia tidak tenggelam dalam dunia. Ia bukan bagian kecil dari

dunia tetapi seorang pribadi yang berdiri sendiri, yang hidup “dalam

163



dunia”, yang dengan kebebasan dan tanggung jawabnya menentukan sikap
terhadap setiap situasi kongkret, yaitu dunia hidup di mana ia turut serta
pada saat itu. Inilah yang mendasari pemikiran Takdir mengapa nilai-nilai
kebudayaan ekspresif yang mendominasi kehidupan kebudayaan bangsa
Indonesia ketika itu harus digeser, diganti dengan nilai-nilai kebudayaan

yang progresif.

Ketika terjadi stagnasi (setelah memasuki proses modernisasi),
ketidakberdayaan menggapai nilai-nilai baru padahal yang lama pun sudah
ditinggalkan, Takdir dengan penuh optimisme mengedepankan kreativitas
(S. Takdir Alisjahbana:1983), dengan keyakinan bahwa manusia mampu
berbuat karena kerohaniannya mampu melebihi situasi. Melalui kesadaran
diri , manusia belajar bahwa hidupnya belum selesai. Ia menemukan
dalam dirinya tidak hanya banyak keinginan, cita-cita dan pengharapan,
tetapi juga banyak kemungkinan, sutau hal yang membenarkan
kesimpulan bahwa hidupnya belum selesai. Hidup manusia adalah proses

menjadi manusia.

Manusia ialah “subjektivitas yang terjelmakan” (P. Leenhouwers,
-1988:82). Oleh_aspek penjelmaan, “aku” mempunyai hubungan dengan
lingkungan tetapi hubungan dan arahan itu diadakan olehnya sebagai
-subjek. . Oleh. karena . .itu,’ “alé}m,,, m_i,tis” _.ya_ng mepgyngkung dan

menyelimuti masyarakat dalam kebudayaan-asli Indonesia itu, dalam

164



pemikiran Takdir, harus d“ihilangkan. Manusia Indonesia yang diidealkan
Takdir ialah manusia yang berani memasuki ”alam fungsional”, di mana

hubungan dengan lingkungan terjelmakan hanya oleh subjek.

Kerja manusia ialah bentuk khusus yang menampakkan dengan jelas
keterlibatan dengan dunia. Dalam “bekerja” nampak dengan jelas
kesibukannya aktif dengan “dunia” dan “materi”, namun tidak bolekh
membatasi bahwa keterlibatan atau keterarahan dinamis terhadap dunia ini

hanya pada pekerjaan saja. Pekerjaan itu menjadi mungkin oleh karena

terlebih dahulu manusia sudah sibuk dengan dunianya, dan masih terus

begitu, juga atas cara lain. Yang pasti bahwa kerja merupakan aktivitas
yang amat manusiawi. Hal ini har-Lis dimengerti bukan saja dalam arti
>bahwa manusia semata-mata hanya bekerja tetapi juga dalam arti bahwa
dalam kerja, manusia menghayati atau dapat menghayati sepenuhnya inti
hidupnya yang khas. Penjelasan seperti ini membantu memahami landasan

pemikiran Takdir, mengapa ia menilai bahwa dalam modernitas ini usaha

manusia rasional itu menjadi semakin irrasional. Seperti juga penilaian =~ -

Mark Horkheimer, Takdir melihat bahwa keterkaitan dinamis manusia
dengan dunia tidak dinilai semata-mata hanya bekerja tetapi harus
dipahami juga dalam arti bahwa kerja manusia itu harus dapat menghayati

~ sepenuhnya inti hidupnya yang khas.

165

£



5.3.3. Liberalisme

Liberalisme ialah paham mengenai kebebasan; bahwa secara kodrati
manusia itu bebas. Manusia disebut “bebas” dalam arti bahwa perbuatannya
tidak mungkin dapat dipaksakan atau ditentukan “dari luar”. Suatu
perbuatan dikatakan “bebas” apabila manusia atau “aku” sungguh
mengambil inisiatif dalam batin, dan perbuatannya merupakan tanggung
jawab” aku”. Tidak ada faktor baik dari “luar” maupun dari “dalam”, yang
membatalkan atau menghapuskan kemungkinan bagi manusia untuk
mengambil keputusan sendiri mengenai hidupnya. Dengan demikian, kata
“bebas” menunjuk kepada manusia sendiri yang mempunyai kemungkinan

untuk memberi arahan dan isi kepada perbuatannya sendiri.

Pada manusia ada kemampuan untuk “menentukan diri”. Dengan kata lain,
manusia dapat menjadi pangkalan perbuatannya sendiri. Karenanya,

perbuatan “aku” tidak merupakan hasil saja dari berbagai “proses”.

Manusia tidak dibendung oleh hukum-hukum yang mendetertinir seluruh . -

tingkah lakunya dan menjadikannya tergantung ﬁada kekuatan-kekuatan
dari luar yang menyebakan dan menentukan reaksinya atas bermacam-
macam perangsang dan pengaruh. Justru karena manusia dapat menentukan
perbuatannya sendiri, ia telah menjadi “seorang bagi” dirinya atau seorang
e pribadi yang hidupnya bertumpu pada diri sendiri_ dan merup_gk_an

pangkalan kelakuannya sendiri. Dia sendiri adalah asal-muasal

166



perbuatannya. Dalam dan oleh kebebasan ini, manusia dapat mengalami
bahwa ia berdiri sendiri serta sadar bahwa ia berlainan dari makhluk dan
benda-benda lain yang untuk seluruhnya tertangkap ke dalam cengkraman

hukum-hukum.

Kebebasan dapat dipahami juga sebagai keadaan atau situasi, di mana
manusia benar-benar merasa diri sebagai seorang pribadi‘ yang berdiri
sendiri, yang tidak diasingkan dari diri sendiri. Yang dimaksud adalah suatu
keadaan mantap dan cara hidup yang stabil, yang ciri khasnya ialah bahwa
yang bersangkutan bertuan atas hidupnya sendiri atau memiliki diri sénjdi;i..‘ |
Namun demikian si “aku” akan mengalami sebagai kenyataan, bahwa ia
belum benar-benar menjadi “diri sendiri” dalam arti yang sepenuhnya. Ia
selalu akan bertabrakan dengan berbagai hal dalam hidupnya, dan
perhbatasan-pembatasan yang menghalang-halangi dia dalam proses
pengembangan hidupnya sesuai dengan ideal atau apa yang dicita-citakan
mengenai diri sendiri. Dengan kata lain ia akan berusaha mendobrak atau
mengatasi rintangan-rintangan itu dan membebaskan diri daripadanya. la
mgmpunyai proyeksi mengenai hidupnya sehingga dalam pikirannyé ia
telah mempunyai gambaran tentang “keadaan bebas” di mana hidupnya

tidak lagi dialami sebagai bebas yang melelahkan melainkan menjadi “harta

milik” yang membahagiakan.

Bagaimanapun sefiap individu tidak akan pernah berhasil seratus persen

167



dalam menciptakan suasana kebebasan itu di lingkungan mereka. Hal itu
disebabkan oleh karena hidup sebagai manusia selalu berarti juga
keterjalinan dengan orang-orang lain. Suatu kenyataan bahwa manusia
hidup dalam suatu kebersamaan dengan sesama manusia lainnya. Berkaitan
dengan hal ini Magnis-Suseno menyebut bahwa kebebasan yang diterima
individu seseorang dari orang lain dinamakannya kebebasan sosial,
sedangkan kebebasan dalam arti kemampuan seseorang untuk menentukan
tindakannya séndiri dina;makan kebebasan eksistensial (Franz Magnis-

Suseno,1991:22).

Kebebasan itu disebabkan oleh kenyataan bahwa manusia dibekali dengan
kesadaran dan kemampuan berpikir serta kemampuan menilai dan
mempertimbangkan arti dan bobot perbuatannya sebelum ia mengambil
keputusan. Dengan bekal itu pula, menurut Takdir, manusia dengan
budinya mampu menciptakan budidaya atau kebudayaan (S. Takdir

Alisjahbana, 1982:9). Dengan demikian, penciptaan budidaya atau

kebudayaan itu mengandaikan adanya kebebasan. Dalam hal ini dapatlah

dipahami mengapa ketika zaman penjajahan dahuiu kebudayaan di

Indonesia sangat sulit untuk berkembang.

Namun demikian, tidak berarti bahwa kebudayaan baru muncul ketika
kebebasan itu ada, atau tidak dalam arti bahwa kebu_daya_ah itu menyaratkan

adanya kebebasan. Takdir mengatakan bahwa kebudayaan itu lahir melalui

168

K



kreativitas. Kreativitas itu sendiri mengandaikan adanya kebebasan, tetapi
seorang kreatif tidaklah layak untuk menuntut kebebasan, karena kebebasan
berpikir seorang kreatif tidaklah datang dari luar dirinya melainkan jiwa si
kreatif itu sendiri yang bebas (lihat Kreativitas dan Kebebasan h. 102).
Oleh karena itu Takdir tidak dapat menerima keadaan “stagnasi budaya”
yakni kétidakberdayaan masyarakat ketika memasuki era modernisasi yang
kesulitan menggapai nilai-nilai baru padahal nilai-nilai lama pun sudah
telanjur ditinggalkan. Sebagai langkah kongkret Takdir ialah lahirnya buku

Kreativitas itu.

Sebagai wujud keyékinan pada kreativitas budaya yang tidak menyaratkan
adanya kebebasan ini, Takdir menulis sebuah buku Pembimbing ke Filsafat
yang dilakukannya justru ketika ia dipenjara oleh tentara Jepang‘ pada akhir

tahun 1944 (muhamad Fauzi, 1999:60).

Kebebasan menurut Takdir merupakan ciri khas manusia sebagai akibat

dari proses budi yang dimilikinya. e

“Ciri yang terpenting dari proses budi manusia itu ialah

kebebasan memilih, menentukan dan menciptakan nilai2” *2

Kebebasan yang oleh Magnis-Suseno disebut sebagai kebebasan

‘eksistensial ini merupakan kemampuan manusia untuk menentukan

%2, Takdir Alisjahbana, Kelakuan Manusia Di Tengah2 Alam S'emesta, Dian Rakyat, Jakarta,

1982, him. 12.

169



tindakannya sendiri yangk berakar dalam kebebasan rohani manusia yakni
dalam penguasaan manusia terhadap batinnya, terhadap pikiran dan

kehendaknya.

Bagaimanakah hakikat kebebasan yang paling permulaan? Takdir
menjawab hal itu dengan mengatakan:

“...sepanjang evolusi alam kebebasan-asli yang mutlak

itu ber-turut2 dibatasi oleh ketentuan2 , baik berupa

ketentuan-ketentuan pilihan, maupun berupa ketentuan2

hukum?. Dari chaos yang tiada berketentuan, alam se-

mesta menjadi kosmos yang berketentuan, beraturan,

berhukum.”*
Dengan demikian maka dalam evolusi alam, pada hakikatnya yang terjadi
bukan semakin lama semakin bertambahnya kebebasan, tetapi sebaliknya
semakin lama semakin menyempinya kebebasan itu. Demikian pula
dengan kebebasan yang dihadapi dalam kehidupan manusia; ia harus

tunduk kepada hukum-hukum alam. Jadi, kebebasan yang tidak bebas

karena “dibatasi oleh hukum-hukum alam; sesuatu yang paradox. Sifat

paradox itu juga terlihat ketika kebebasan itu ditafsirkan Takdir sebagai "~~~

kebebasan untuk memilih, menentukan dan menciptakan nilai-nilai.
Kebebasan untuk memilih mengandung arti bahwa ia terikat oleh pilihan-

pilihan itu, maka ia pun pada hakikatnya menjadi tidak bebas.

“ Ibid him. 13

170



5.3.4.

Telah dikatakan tadi bahwa menentukan pilihan dan penilaian itu
dilakukan oleh budi. Oleh karena itu, menurut Takdir, daya cipta budaya
yang dihasilkan oleh budi itu selayaknya bisa dipertanggungjawabkan
karena mengandung unsur-unsur nilai yang secara apriori telah terkandung
dalam budi manusia. Jadi, kebebasan itu mengandaikan tanggung jawab

karena tidak bebas nilai (mengandung nilai-nilai yang terpilih).

Menurut Magnis-Suseso (1993:91), “kebebasan” dan “tanggung jawab”

itu merupakan pengertian kembar yang mengandung unsur tautologi yakni

suatu ungkapan yang duavkali menyebut hal yang sama dengan kata yahg
berlainan. Dalam kata “kebebasan” dan “tanggung jawab” , terdapat
hubungan timbal balik sehingga orang yang mengatakan “manusia itu
bebas” dengan sendirinya menerima juga “manusia itu -bertanggung
jaWab”. Sebaliknya, bila bertolak dari pengertian “tanggung jawab”, selalu
turut memaksudkan pula “kebebasan”. Tidak mungkin kebebasan tanpa

tanggung jawab dan demikian sebaliknya.
Rasionalisme

Rasionalisme ialah suatu paham yang sangat menjunjung tinggi

kemampuan rasio atau akal budi. Manusia ialah makhluk yang berakal

. budi, animal rationale. Kata rationale di sini menunjukkan kemampuan.-

dasar manusia untuk mengerti realitas.

171



Dalam tradisi Skolastik dikatakan bahwa manusia mempunyai suatu /umen
naturale, suatu terang alam yang terletak dalam batinnya (Theo Huijbers:
1991). Terang itu dikatakan alamiah karena terang itu ditemukan dalam
alam manusia sebagai bagian hakiki darinya. Terang yang ada dalam diri
manusia itu bersinar. Akibatnya, apa yang disinari, dimengerti. Tidak saja
apa yang ada di sekitar manusia mendapat arti tetapi terang itu bersinar ke
mana-mana sehingga apapun yang ada dalam jangkauannya, termasuk
manusia sendiri, dimengerti. Oleh karena itu dikatakan bahwa bagi
manusia, sadar realitas muncul seperti sebuah buku yang di dalamnya
dapat dibaca, sebab apa yang ditulis di dalamnya penuh arti. Dikatakan
juga bahwa kesadaran merupakan suatu cermin yang di dalamnya realitas
dicerminkan. Pada permulaan, realitas dicerminkan secara terbatas tetapi
kemudian realitas itu dicerminkan dalam kesadaran secara lebih luas dan
mendalam.

Oleh karena realitas mendapat arti karena terang alam yang ada dalam
batin manusia maka terang alam itu oleh filsuf-filsuf Yunani disebut logos.
Kata ini menunjukkan kemampuan kesadaran untuk mengerti realitas, dan
sekaligus pengertian yang merupakan hasil kegiatan kesadaran itu. Filsuf-

filsuf zaman Skolastik memakai kata ratio; jadi, manusia adalah makhluk

" yang memiliki ratio atau akal budi.. Dengan demikian, menurut artinya .

yang asli, rasional tidak disamakan dengan ilmiah tetapi menunjukkan

172

Ui e



logos atau akal budi sebagai terang asli manusia, yang memberikan
kemampuan kepadanya untuk membuka arti-arti yang terletak dalam
realitas. Bila realitas mendapat arti, apa yang dulu tersembunyi bagi
manusia, menjadi tidak tersembunyi lagi baginya. Yang tak tersembunyi
itu, oleh filsuf-filsuf kuno dinamakan aletheia, yakni kebenaran. Apa yang

mendapat arti, menjadi tak tersembunyi, yaitu benar.

Takdir sangat menyadari akan hadirnya akal budi pada manusia. Dalam
beberapa buku dan tulisan-tulisannya ia selalu mengaitkan pemikiran-
pemikirannya dengan akal budi, bahkan ketika membuat pengertian
tentang kebudayaan ia menyebutnya bahwa budi-lah yang rﬁelahirkan
budidaya atau kebudayaan itu. Menurut Takdir, untuk menyesuaikan diri
dengan lingkungannya dan mengembangkan diri, manusia mengandalkan
kemampuan yang hanya ada padanya, yaitu budi, dalam bahasa Inggris
mind (S. Takdir Alisjahbana, 1986:3-4). Manusia bebas untuk menentukan
kegiatannya karena budinya. Budi, menurut Takdir, adalah kesatuan
“pikiran, kemauan dan fantasi” yang menjadikan “dorongan-dorongan
hidup dasar” manusia, “inseting” dan “perasaan” menjadi dorongan khas
méﬁusiawi. Budi adalah dasar segala kehidupan kebudayaan manusia (S.

Takdir Alisjahbana, 1982:6).

Manusia menemukan kesadaran diri ketika ia mengalami h_idupn,yé sebagai

seorang “aku”. Penemuan terbesar akan “aku” ini dilakukan oleh Rene

173

%

§



Descartes (1596-1650) yang kemudian menjadi titiktolak untuk seluruh
filsafat modern dan oleh peristiwa ini ia lalu dijuluki sebagai “Bapak

Filsafat Modern”.

Pengalaman saya —ﬁlsuf--sebagaf “aku” menjadi pusat dan fondamen bagi
setiap refleksi filosofis* . Secara lebih teknis bisa dikatakan bahwa
Descartes mendasarkan filsafat atas subjektivitas; ia mendasarkan filsafat
atas kesadaran diri (self-consciousness). “Aku” secara langsung mengenal

dirinya sendiri.

Kenyataan ini, yang juga disebut sebagai immanentisme Descartes,
menunjukkan bahwa ia hadir pada diri sendiri. la tidak menerima begitu
saja hidupnya secara pasif, tetapi ia sadar bahwa ia ada. Ia menyadari
bahwa semua yang terjadi di dalam maupun di luar dirinya, ada
hubungannya dengan dia.

Manu_sia s_gbagai wujud yang dalam eksistensinya menemukap____peluar‘l‘g
untuk aktualisasi diri terus-menerus, bukan sekedar dihaﬁyﬁtkan oleh
realitas di sekitarnya. Kelemahan dari teori fabula rasa (john Locke)
terletak pada implikasinya, bahwa manusia dalam perkembangannya tidak

ubahnya seperti gudang jejak yang berasal dari situasi pengalamannya.

44 Sekitar Manusia: Bunga Rampai tentang filsafat Manusia, diredaksi oleh Soerjanto
Poespowardojo dan K. Bertens, 1983:14. 174



Manusia bukan objek yang dibentuk secara pasif oleh pengalamannya, ia
bahkan juga memilih untuk mendapatkan pengalaman tertentu. Takdir
mengatakannya bahwa memilih dan menentukan nilai-nilai itu ialah
pekerjaan budi manusia dalam menciptakan beragam kebudayaan. (Lihat

kutipan 37 him. 176)

Manusia dan pengalamannya, menurut Fuad Hassan, adalah proses sahut-
menyahut®. Jadi, cogito ergo sum Descartes hanya berlaku pada zamannya

untuk mengembangkan metode pemikiran tentang manusia, sementara

pada saat sekarang jauh lebih besar bahwa manusia sebagai pribadi,

berkembang atas asas respondeo ergo sum.

Menurut Fuad Hassan, Respondeo ergo sum sebagai titiktolak untuk
memahami kekhususan cara manusia bergaul dengan realitas, lebih cocok
dengan kenyataan bahwa manusia adalah dialog. Dalam dialog yang terus-

menerus, dalam sahut-menyahut terus-menerus, dalam menanggapi realitas

sebagai subjek itulah ia mengukuhkan diri sebagai aktualitas. Dengan kata -

lain, dengan melalui dialog itulah terjadi aktualisasi diri. Dialog antara
manusia dengan dunianya tidak identik dengan suatu proses stimulasi dan
reaksi seperti halnya juga terjadi dalam dunia hewan; jadi terdapat
perbedaan yang mendasar antara anmimal reactions dengan human

_.responses.

* Mencari Konsep Manusia Indonesia: Sebuah Bunga Rampai, disunting oleh Darmanto
JT dan Sudharto PH, 1986:94, 175

%



Respons manusia terhadap realitas tidak bisa sekedar diterangkan secara

mekanistis. Dengan mengutip pendapat F. Heinemann, Fuad Hassan

mengatakan bahwa dalam memberikan responsnya manusia terlibat dengan
realitas secara trans-subjektif. Dengan demikian maka realitas akan
kembali kepada manusia sambil menyempit sebagai kemungkinan. Realitas
yang tadinya terbentang ibarat tanpa batas, oleh manusia dalam
tanggapannya dipergauli sebagai kemungkinan yang memberi peluang

untuk mengukuhkan pilihannya demi membatasi respons-respons yang

ditampilkannya. Itu sebabnya terhadap realitas yang sama mungkin

dikembangkan beragam respons oleh manusia sebagai akibat kenyataan

trans-subjektivisme. (Ibid h. 95).

Eksistensi manusia ditandai oleh kesadaran dirinya sebagai kemampuan
untuk meng-ada, being able to be. Kenyataan seperti ini membuka mata

Takdir untuk merenung terus-meneus, tentang diri dan lingkungannya.

Demikianlah yang terjadi di akhir tahun 1944 dalam sebuah kamar sel di _

penjara Tanah Abang, Takdir merefleksikan kesadaran dirinya melalui
perenungan filosofis dengan melahirkan bul.cil. Pembimbing ke Filsafat:
Metafisika. Melglui buku 'yang baru diterbitkan tahun 1947 itu, Takdir
berharap bahwa orang lain juga, terutama yang sempat membaca

tulisannya, melakukan hal yang sama: menemukan kesadaran diri

176



Kenyataan menunjukkan bahwa dalam realitas perkembangan sejarah
kébudayaan Indonesia, kesadaran akan hadirnya.”aku” tidak pernah
nampak sehingga “aku” melebur dalam dunia bahkan sering terjadi dunia
menguasai “aku”. Demikian pula terjadi ketika ada pihak lain yang
berkuasa atas “aku” (kehadiran para penjajah), “aku” tidak pernah
menyadarinya. Melalui kehadiran kebudayaan modern Barat, Takdir

berusaha untuk menempatkan sang “aku” pada posisinya yang tepat.

Menemukan kesadaran diri, oleh Leenhouwe;s:_ dikategorikan sebagai salah
satu ciri khas dari citra manusia modern. Ia menjelaskan tentang aspek-
aspek paling penting dalam citra manusia modern yang secara garis.besar
meliputi dua aspek: pertama, éeseorang mengalami hidupnya sebagai»
seorang “aku” yang melalui pengalaman itu ia telah menemukan kesadaran

diri. Aspek kedua ialah keterbukaan “aku” yang menjadi nyata dalam diri

seseorang sebagai keterbukaan bagi “dunia”, “sesama manusia”, dan -~

“Tuhan”. (Leenhouwers, 1970:86-87).

177

s



5.4. Kesimpulan

Manusia menemukan kesadaran diri ketika ia mengalami hidupnya sebagai seorang
“aku”. Kesadaran akan hadirnya “aku” yang menjadi titiktolak seluruh filsafat
modern ini, memberi kejelasan bahwa ia hadir pada diri sendiri yang tidak menerima
hidupnya secara pasif saja tetapi ia tahu bahwa semua yang terjadi baik di dalam
maupun di luar dirinya, ada hubungannya dengan dia. Takdir menyadari bahwa
hidup manusia terjalin dalam dialog dengan lingkungan tetapi ia berkecenderungé.n
untuk mengabaikan adanya “dunia hidup yang -kongkret atau situasi” itu berpengaruh
dalam isi hidup manusia. Hal ini ditunjukkan dengan sikapnya yang tegas untuk

membedakan “Indonesia baru” dari “ikatan-ikatan lama”._

Manusia tidak pernah kehilangan diri secara menyeluruh dalam arti bahwa pihak lain
tidak pernah dépét menguasai “aku” secara tuntas; manusia sebagai “aku” bersifat
tak tersentuhkan. Hal ini mendasari sikap optimis Takdir atas kekhawatiran beberapa
kalangan tentang hilangnya kepribadian bangsa dalam melakukan proses modernisasi

yang menyeluruh.

Perbuatan “aku” bukan hanya merupakan hasil saja dari berbagai proses tetapi
manusia menjadi pangkal perbuatannya sendiri. Kendati demikian, kebebasan yang

dimiliki manusia itu belum dalam arti benar-benar bebas karena ia akan selalu

-bertabrakan dengan berbagai hal dalam. hidupnya. Namun ia akan selalu -berusaha :

mengatasi rintangan-rintangan itu karena ia mempunyai proyeksi sendiri dalam

178



hidupnya. Kebebasan, dikatakan Takdir merupakan ciri khas manusia sebagai akibat

dari proses budi yang dimilikinya.

Dari beberapa penjelasan terdahulu, pemikiran yang sifatnya ideologis seperti:
individualisme, naturalisme, liberalisme dan rasionalisme sebagai ideologi Barat ini
ditemukan dalam pemikiran-pemikiran Takdir diantaranya dalam buku: Polemik

Kebudayaan, Antropologi Baru dan Kelakuan Manusia di Tengah2 Alam Semesta.

Takdir sangat menyadari akan hadirnya akal budi pada manusia, oleh karena itu
maka manusia Indonesia yang diidealkan Takdir ialah manusia yang berani
memasuki “alam fungsional”, di mana hubungan dengan lingkungan terjelmakan

hanya oleh subjek.

179



BAB VI

PENUTUP

6.1. Kesimpulan

Nilai merupakan kata kunci Takdir dalam memahami perbandingan dan dinamika
kebudayaan. Nilai juga merupakan kekuatan integral dalam pembentukan pri\badi,
masyarakat dan kebudayaan. Konsep Nilai, dipakai untuk memahami perkembangan |
sejarah kebudayaan di Indonesia; -mengapa kebudayaan suatu masyarakat berbeda
dengan masyarakat lainnya? Takdir tidak memandang tinggi rendahnya éebuah nilai
budaya; kebudayaan progresif tidak lebih tinggi dari kebudayaan ekspresif. Yang
membedakan budaya yang satu dengan yang lainnya ialah variasi bangun

konﬁguras‘inya, nilai-nilai mana yahg lebih diunggulkan.

Dalam bagan kebudayaannya, van Peursen sejalan dengan Takdir bahwa tahap

ontologis tidak lebih tinggi dari tahap mitis dan seterusnya, atau juga tidak bisa . ..

dipandang secara historis (bahwa tahap ini muncul setelah tahap yang lebih dahulu).
Tahap-tahap dalam Peursen justru memperlihatkan sesuatu yang terkandung dalam
setiap kebudayaan. Dengan demikian, seperti halnya Takdir, dalam tahap fungsional
pun masih terdapat unsur-unsur tahép-tahap lainnya; dalam kebudayaan progresif

terkandung unsur-unsur-ekspresif tetapi dalam peﬁimbangan 'yang berlainan,

180



Kendati demikian, keinginannya untuk merekonstruksi budaya Indonesia dengan
budaya Barat yang modern adalah final. Baginya, akulturasi yang tidak menyeluruh |
adalah sikap setengah hati yang hanya akan memperlambat proses modernisasi yang

ketika itu dianggapnya bukan lagi suatu pilihan tetapi keharusan.

Modernisasi Barat yang dipandang Takdir berawal dari humanisme Italia, telah
mengilhaminya untuk kemudian mengajak masyarakat Indonesia ke dalam suatu
gerakan budaya yang berjuang keras untuk menempatkan manusia pada posisi sentral,

tidak lagi terbelenggu oleh adat dan dogma-dogma agama sebagaimana yang terlihat

dalam perkembangan sejarah kebudayaan Indonesia. Melalui kebudayaan modern ini,

manusia mengubah alam agar menjadi lebih manusiawi dan dengan budi yang
dimilikinya, manusia menciptakan budidaya atau kebudayaan. Takdir sangat
menyadari akan hadiya akal budi pada manusia. Oleh karena itu maka manusia
Indonesia yang diidealkan ‘Takdi-r ialah manusia yang berani memasuki “alarﬁ
fungsional”, di mana hubungan dengan lingkungan terjelmakan hanya oleh subjek.

Takdir sangat menjunjung tinggi konsep budi. Démikianlah maka ketika menghadapi ’
problem awal modernisasi yaitu ketidakberdayaan masyarakat dalam menggapai
niléi-nilai baru sementara yang lama pun sudah telanjur ditinggalkan, Takdir
berkeyakinan bahwa segala perubahan hanya dapat dilakukan melalui inner forces

(yakni kekuatan budi) dan bukan sebaliknya (outer forces).

Pada sisi lain, dalam upayanya mencapai rasionalitas, manusia modem itu justru

cenderung menjadi irrasioanal. Teori Kritis Horkheimer hendak memberikan

181



kesadaran kepada manusia modern agar dapat terbebas dari keadaan ini tetapi ia
pesirais dengan berkesimpulan bahwa usaha manusia secara rasional pada akhirnya
akan mengalami jalan buntu. Takdir melihat adanya harapan dan bahkan optimis
yakni dengan mengajukan alternatif, diantaranya agar ilmu-ilmu sosial mendasarkan
segi-segi epistemologis dan aksiologisnya pada konsep tentang akal budi atau Geist.
Demikianlah, pemikiran Takdir selalu terentang ke depan, selalu optimis meskipun ia
sadar akan tantangan zaman. Yang membuatnya optimis, tentu karena ia sangat
mengenal filsafat.

Wawasan berpikir Takdir banyak dipengaruhi oleh ideologi-ideologi Barat ;r,h'odvem. .
Pemikiran modern semakin mengaitkan keterarahan kongkret, khususnya sesama
manusia. Hal ini disebabkan karena justru di dalam keterarahan pada “dunia dan
“sesama”, terletaklah “kemanusiaan” manusia. Di dalam keterarahan berganda ini

manusia mengalami diri sebagai “aku”.

Pemikiran-pemikiran Takdir terutama dibentuk oleh pergulatannya dengan filsafat

'

modern dari filsafat nilai. Nama-nama yang sering muncﬁl'dalam indeks buku'r‘
utamanya Values as Integrating Forces: Descartes, Kant, Hegel, Marx, Cassirrer,
Dilthey, Durkheim, Oswald Spengler, Eduard Spranger dan Karl Jaspers. Bisa
dikatakan bahwa kerohania_n Takdir dibentuk/terpengaruh para filsuf itu akan tetapi

dengan tetap mengasimilasikan pikiran mereka ke dalam kerangka pikirannya sendiri.

182



6.2. Relevansi Pemikiran Sutan Takdir Alisjahbana Pada Masa Sekarang

Mengaitkan pemikiran Sutan Takdir Alisjahbana dengan realitas sekarang, tidak bisa
dipisahkan dengan perkembangan mutakhir perubahan-perubahan yang terjadi baik
dalam skala lokal (nasional) bangsa Indonesia, maupun dalam skala global

masyarakat dunia.

Dalam skala lokal (nasional) bangsa Indonesia dewasa ini, perkembangan mutakhir

ditandai dengan: I

1. Berlangsungnya tiga arus besar transformasi budaya, pertama témsformasi dari
masyarakat pra agraris menuju masyarakat agraris. Prdses transformasi ini sedang
dialami oleh masyarakat pedalaman dan masyarakat f)ﬁmitif yang masih banyak
bersebaran di seluruh pelosok Indonesia: di pulau Jawa misalnya masih ada suku
Badui, di Sumatera ada suku Kubu, di Kalimantan ada suku Dayak, dan di Irian
Jaya hampir semua suku asli. Transformasi kedua, dari masyarakat agraris

menuju masyarakat industri, pada tataran ini dialami oleh mayoritas bangsa

Indonesia. Transformasi ketiga, dari masyarakat industri menuju masyarakat"

informasi, yang dinikmati oleh sekelompok kecil masyarakat terdidik yang hidup
di kota-kota besar (metropolitan).

2. Berlangsungnya proses transformasi politik, dari tatanan politik ‘yang otoriter
:menuju tatanan politik yang derﬁok_ratis. Proses transformasi tatanan politik.ini
dimulai sejak jatul;hya rezim Soeharto pada tahun 1998 dan berlangsung sampai

saat ini.

183



Pada masyarakat yang mengalami proses transisi ini, baik transisi dalam tatanan

masyarakat secara keseluruhan (budaya) maupun transisi dalam tatanan poilitik
menuju tatanan politik yang demokratis, kerawanan budaya (konflik) akibat dari
_ ekses proses transisi selalu terjadi. Hal ini‘disebabkan karena nilai-nilai budaya lama
sudah dianggap tidak relevan (ditinggalkan) sedangkan nilai-nilai budaya baru masih

dalam proses mencari (belum terbentuk), sehingga masyarakat mengalami kefakuman

nilai.

[T

Dalam kondisi transisional yang dialami oleh bangsa Indonesia sépérti ini\.‘la:til
pemikiran Sutan Takdir Alisjahbana akan tetap aktual (punya rele'vaﬁsi) sehubungan
dengan konsep budi yang dijunjung tingginya. Demikianlah maka ketika menghadapi
problem awal modernisasi yaitu ketidakberdayaan masyarakat dalam menggapai
nilai-nilai baru sementara yang lama pun sudah telanjur ditinggalkan, Takdir
berkeyakinan bahwa segala perubahan hanya dapat dilakukan melalui inner forces

(yakni kekuatan akal budi) dan bukan sebaliknya (oufer forces). Selain itu Takdir

melihat adanya harapan dan bahkan optimis yakni dengan mengajukan alternatif,, =~

diantaranya agar ilmu-ilmu sosial mendasarkan segi-segi epistemologis dan
aksiologisnya pada konsep tentang akal budi atau Geist. Karena itulah maka
pemikiran Takdir bisa menjadi alternatif pilihan arah perubahan, karena dengan
menggunakan pemikiran ini arah yang dituju dari perubahan masyarakat Indonesia
relatif lebih j_galas. Perubahan itu tidak lain daripada perubahan menuju masyarakat

yang mendudukkan nilai-nilai kemanusiaan (humanisme) pada posisi sentral (subjek

184



maupun objek) dari perubahan itu sendiri sehingga ekses-ekses negatif dari kondisi

transisional bisa diminimalisir.

) Dgngan mengedepankan | akal budi sebagai titik sentral (inner forces), strategi
perubahan kebudayaan yang diajukan oleh Takdir bisa menjadi alternatif perubahan
bangsa Indonesia dalam menghadapi era globalisasi. Hal ini disebabkan karena
dengan inner forces yang menjadi pendorong perubahan, faktor eksternal (pengaruh
luar) hanya merupakan faktor penyempurna, bukan faktor inti. Oleh karena itu
dengan konsep ini, bisa semakin mendorong bangsa Indonesia untuk melakukan
akselerasi dalam mengejar ketertinggalan di satu sisi dan di sisi lain ada semacam
jaminan kemajuan yang akan dicapai oleh bangsa Indonesia dengan tetap mempunyai
kekhasan ke Indonesiaan dalam konstalasi masyarakat global. Konsep inner forces ini
juga melahirkan tanggung jawab moral karena kebudayaan yang tercipta dari akal
budi itu ialah kebudayaan yang terpilih, ternilai (menurut Takdir, ciri terpenting dari
proses akal budi manusia ialah memilih, menentukan dan menciptakan nilai-nilai.
1982:12), sehingga kebudayaan itu tidak bebas nilai.

Berkaitan dengan pemikiran Takdir tentang strate_:gi modernisasi yang ia lontarkan di
era tahun 30-an, khususnya bila dikaitkan dengén konsep bahwa perubahan harus
didasarkan pada inner fprces ini maka bangsa Indonesia tidak akan “gagap”
menghadapi perubahan tetapi akan mampu menyesuaikan diri dengan perubahan,

- sehingga di era globalisasi sekarang, bangsa In_,_don,esia tetap mempunyai jati diri.

185



Sementara itu dalam skala gloi)al (masyarakat dunia) perkembangan mutakhir

ditandai dengan realitas-realitas yang paradoks, antara lain:

1. Selain'terjadi “simbiosis mutualisme” antar budaya bangsa seperti Timur-Barat
dan Barét—Timur --yang ditandai dengan budaya Timur mengambil ethos-ethos
Barat' yang progresif dan budaya Barat menransfer nilai-nilai kearifan lokal
budaya Timur (ekspresif)-- terjadi realitas-realitas yang paradoks. Dalam relasi
antar budaya ini juga berlangsung perbenturan-perbenturan peradaban. Samuel
P. Huntington (2001) menjelaskan bahwa setelah terjadi peredaan ketegangan
(berakhirnya perang dingin) antara blok kapitalis melawan blok sosialis komunis
di akhir tahun 80-an, kecenderungan yang berlangsung adalah dikotomi antara
budaya Barat (kapitalis) dengan budaya Islam. Kecenderungan itu semakin
menguat sehingga dari relasi yang dikotomis antara Barat-Islam tersebut muara
akhirnya bisa berbentuk perbenturan budaya Barat (kapitalis) dengan budaya

Islam.

2. Dengan kemajuan sains dan teknologi, khususnya teknologi informasi dan

transportasi ‘maka dunia seakan mengerut semakin kecil, orang bisa sarapan pagi

I

-

di Jakarta, makan siang di Kualalumpur, dan makan malam di London dalarﬁ;
waktu satu hari. Selain itu dengan kemajuan teknologi informasi" , tidak ada batas-
batas negara yang bisa menghambat arus infomasi yang bersifat global sehingga.
nilai-nilai demokrasi, hak asasi manusia, menjadi nilai-nilai yang bersifat
universal dan menjadi concern semua manusia. Pada tatanan masyarakat
| kos'?f-r-lo';‘j‘oli"tan dan mondié'l' sépe;ti itu maka kecénderungan mehyafun‘j/a dunia
menuju tatanan yang tunggal dan universal seharusnya semakin menguat, apalagi

didukung dengan sistem ekonomi yang trans nasional dan bersifat global pula;

186



Namun dalam realitas relasi péradaban antar bangsa yang terjadi justru realitas
yang kembar. Di satu sisi memang sedang berlangsung menguatnya relasi antar
bangsa yang mendasarkan pada nilai-nilai universal, tetapi di sisi lain juga
semakin menguat semangat lokal, semangat etnosentris, sebagai identitas diri

dalam pergaulan antar bangsa.

Dalam pergaulan budaya antar bangsa yang bersifat paradoks seperti itu bila
dikaitkan dengan konsep Takdir, khususnya konsep akal budi sebagai tolok
ukurnya maka segala perubahan akan selalu bertumpu pada kekuatan-kekuatan
internal manusia itu sendiri (inner forces) bukan karena faktor determinasi dari
luar (extemnal). Dengan penjelasan Takdir seperti ini maka sebuah kewajaran
kalau relasi budaya antar bangsa bukan semakin mengaburkan identitas suatu

bangsa tetapi justru semakin memperkuat jati diri bangsa itu sendiri.

Yang perlu dikritisi ialah bahwa pada satu sisi Takdir mempertahankan konsep
budi sebagai dasar inner forces sehinggga setiap orang/bangsa masing-masing
mempunyai jati dirinya tetapi di pihak lain ia mengehendaki adanya kesatuan
bumi, kesatuan budaya bahkan kesatuan agama dengan konsep Bumantara
(Takdir menolak Pluralitas, lihat h. 145). “Semangat universal” sebagai sesuatu
yang harus dimiliki 'manusia/masyarakat ideal Takdir yang diidentikkannya
dengan semangat internasional atau semangat dunia (lihat h. 43) dengan
.menghendalgi .ad_.'/ihyal. satu bumi adalah pandangan yang inkér;sisten dengan
konsep inner forces-nya. Dan, mungkinkah terwujud satu bumi, satu buciaya, satu

agama?

187



Sikap inkonsistensi Takdir juga bisa dilihat dari profesinya yang dikenal sebagai
sastrawan di satu pihak sementara di pihak lain ia sangat memuja fasionalitas
yang ditunjukkan dengan keyakinannya agar bangsa Indonesia mengadopsi ethos-
ethos individu;lisme.»,-intelektualisme dan materialisme dari Barat. Dengan kata
lain bahwa Takdir ialah orang yang sangat memuja dan “berteriak” tentang
budaya progresif Barat tetapi ia sendiri tetap berpijak bahkan mengembangkan

budaya-budaya ekspresif.

Dari- penjelasan di atas bisa disimpulkan bahwa baik dalam skala lokal (bangsa
Indonesia) maupun dalam skala global (antar bangsa) pemikiran Sutan Takdir
Alisjahbana masih kontekstual dan mempunyai relevansi. Kontekstualisasinya
adalah bahwa pemikiran kebudayaan Takdir dijadikan pisau analisa bagi
kecenderungan yang ada, sedangkan relevansinya,. dengan mendasarkan pada
pemikiran Takdir, baik sebagai masyarakat bangsa maupun bagian dari
masyarakat dunia, tidak akan “gagap” melihat perubahan-perubahan yang ada
bahkan sebaliknya, justru menyikapi perubahan-perubahan tersebut dehgan
semangat dan optimisme yang tinggi. Hal‘ ini disebabkan karena mempunyai

paradigma yang jelas yang ditawarkan oleh Takdir yakni paradigma akal budi dan

paradigma #nilai yang hakikatnya meletakkan manusia pada posisi tertinggi.

188



DAFTAR PUSTAKA

1. Buku

Abidin, Zainal 2000, Filsafat Manusia, Memahami Manusia Melalui F ilsafat, Bandung;:
Rosda K'airya. o

Amirin, Tatang M 1995, Menyusun Rencana Penelitian, Jakarta: PT Raja Grafindo
Persada

Bagus, Lorens 2000, Kamus Filsafat, Jakarta: Gramedia

Bakker SJ, J. M. W. 1994, Filsafat Kebudayaan Sebuah Pengantar, Yogyakarta:
Kanisius

Bertens, K 1989, Ringkasan Sejarah Filsafat, Yogyakarta: Kanisius.

----- 1990, Filsafat Barat Abad XX Inggris-Jerman, Jakarta: Gramedia.

----- 1993, Etika, Jakarta: Gramedia.

Brouwer, M. A. W. dan M. P. Heryadi 1986, Sejarah Filsafat Barat Modern dan
Sezaman, Bandung: Alumni.

Budiman, Arif 1995, Teori Pembangunan Dunia Ketiga,r"Jakarta: Gramedia.

Cassirer, Ernst 1989, Manusia dan Kebudayaan: Sebuah Esei Tentang Manusia,
diindonesiakan oleh A. A. Nugroho, Jakarta: Gramedia.

Copleston Sj, F 1965, Contemporary Philosophy, London

Dhakidae, Daniel 2003, Cendekiawan dan Kekuasaan dalam Negara Orde Baru, Jakarta:

Gramedia Pustaka Utama

Dewey, John 1998, Budaya dan Kebebasan, Ketegangan Antara Kebebasan Individu dan- o

Aksi Kolektif, Penerjemah A. Rahman Zainuddin, Jakarta: Yayasan Obor
Indonesia.

Ensiklopedi Nasional Indonesia, 1988, Jilid-1 A-Amy, Jakarta: PT Cipta Adi Pustaka

Esposito, John L. 2002, Diale’ktika Peradaban; Modernisme Politik dan Budaya di Akhir
Abad ke-20, Jakarta: Qalam '

Fauzi, Muhamad (penulis naskah)1999, STA & Perjuangan. Kebudayaan Indonesia 1908-
1994, (Biografi), Jakarta: Dian Rakyat.

189



Huntington, Samuel P. 2001, Gelombang Demokratisasi Ketiga, (diterjemahkan dari The
Third Wave: Democratization in the Late Twentieth Century), Jakarta: Grafiti

Huijbers, Theo 1991, Manusia Merenungkan Dirinya, Yogyakarta: Kanisius

Jatman, Darmanto dan Sudharto PH (penyunting) 1986, Mencari Konsep Manusia
Indonesia (sebuah bunga rampai), Jakarta: Erlangga

Koentjaraningrat 1974, Kebudayaan, Mentalitet dan Pembangunan, Jakarta: PT
Gramedia.

----- 1982, Persepsi Tentang Kebudayaan Nasional, Lembaga Research
Kebudayaan Nasional-LIPI, Jakarta: LIPI

Lauer, Robert H. 1989 Persefektif Tentang Perubahan Sosial, terjemahan Alimudin,
Jakarta: Bina Aksara

Leahy, Louis 1991, Esai Filsafat Untuk Masa Kini, Jakarta: PT Temprint |

----- 1993, Manusia Sebuah Misteri, Jakarta: Gramedia 7

----- 2001, Siapakah Manusia: Sintesis Filosofis Tentang Manusia, Yogyakarta:
Kanisius

----- 2002, Horizon Manusia Dari Pengetahuan Ke Kebijaksanaan, Yogyakarta:
Kanisius

Leenhouwers, P. 1988, Manusia Dalam Lingkungannya, Refleksi Filsafat Tentang
Manusia, diindonesiakan oleh K. J. Veeger M. A.., Jakarta: Gramedia

Magnis-Suseno, Franz 1991, Etika Dasar, Masalah-masalah Pokok Filsafat Moral,
Yogyakarta: Kanisius. ,

Marbun, B.N. 2002, Kamus Politik, Jakarta: Pustaka Sinar Harapan

Maslow, AH 1968, Toward Psychology of Being, New York: Van Nostrand

Mintargo, Bambang S 1989 Tinjauan: Manusia dan Nilai Budaya, Jakarta: Umversntas
Trisakti _ _

MM, Sukanto 1989, Filsafat Manusia Dalam Skolastik Islam, Surakarta: LP 3 M UIM.

Noer, Deliar 1988, Culture, Philosophy and The Future, Essays in honour of Sutan
Takdir Alisjahbana on his 80 th Birthday, Jakarta: Dian Rakyat.

Ozias, Stephanus 1990, Ciz“ra Manusia Budaya Timur dan Barat, Fiores; Nusa lndah__._ o

190



Pabottinggi, Mochtar (penerjemah) 1988, Bertrand Russel: Pergolakan Pemikiran,
diberi pengantar oleh S. Takdir Alisjahbana, Jakarta: Yayasan Obor Indonesia
& Gramedia '

Poedjawijatna, 1. R. 1983, Manusia Dengan Alamnya (Filsafat Manusia), Jakarta: Bina |
Aksara “

Poespowardojo, Soerjanto &'K. Bertens (redaktur) 1983, Sekitar Manusia (bunga rampai
tentang filsafat manusia), Jakarta: Gramedia

Poespowardojo, Soerjanto 1993, Strategi Kebudayaan, Suatu Pendekatan Filosofis,
Jakarta: Gramedia.

Polanyi, Michael 2001 , Kajian Tentang Manusia, diberi pengantar oleh Sudarminta,
Yogyakarta: Kanisius

S, Arieti 1976, Creativity, The Magic Synthesis, New York: Basic Books

Said, Edward W. 1995, Kebudayaan dan Kekuasaan; Membongkar Mitos Hegemoni T e
Barat, Jakarta: Mizan

W

Salam, Burhanudin 1988, Filsafat Manusia: Antropologi Metafisika, Jakarta: Bina
Aksara

Sardy, Martin 1982, Kapita Selecta Masalah-masalah Filsafat, Bandung: Alumni

Sartre, Jean Paul 2002, Eksistensialisme dan Humanisme, Diterjemahkan oleh Yudhi
Murtanto, Jakarta: Pustaka Pelajar

Shariati, Ali 1984, Tugas Cendekiawan Muslim, Alihbahasa M. Amien Rais, Yogyakarta:
Shalahuddin Press.

Sindhunata 1982, Diléma Usaha Manusia Rasional, Jakarta: Gramedia

Stevenson, Leslié-& David L Haberman 2001, Sepuluh Teori Hakikat Manusia, L
Penerjemah Yudi Santoso & Saut Pasaribu, Yogyakarta: Yayasan Bentang
Budaya S

Surakhmad, Winarno 1978, Dasar dan Tehnik Research: Pengantar Metodologi Ilmiah,
Bandung: “Tarsito”

Sutrisno, Slémet (editor) 1986, T ugaé Filsafat Dalam Perkembangan Budaya, Pilihan

.- karangan, Yogyakarta: Liberty... - . o

Sutrisno, Mudji (editor) 1993, Manusia Dalam Pijar-pijar Kekayaan Dimensinya,

Yogyakarta: Kanisius

191



Tim Redaksi Driyarkara 1993, Kapita Selecta Jelajah Hakikat Pemikiran Timur, Jakarta: |
Gramedia '

Udin, S (editor) 1978, Spectrum, Essays presented to Sutan Takdir Alisiahbana on his
Sevéntieth birthday, Jakarta: Dian Rakyat

Peursen, C. A van. 1989, Orientasi Di Alam Filsafat, diterjemahkan oleh Dick Hartoko,
Jakarta: Gramedia - ' -

----- 1994, Strategi kebudayaan, diterjemahkan oleh Dick Hartoko, Yogyakarta:
Kanisius

Varma, S. P. 1987, Teori Politik Modern, tetjemahan Tohir Effendi, Jakarta: Rajawali

Veeger, K. J. 1986, Refleksi Filsafat Sosial Atas Hubungan Individu Masyarakat

Dalam Cakrawala Sejarah Sosiologi, Jakarta: Gramedia

IL. Buku Sutan Takdir Alisjahbana

1977 Polemik Kebudayaan, editor Achdiat K. Mihardja, Jakarta: Pustaka Jaya (cetakan
pertama 1948)

1981 Pembimbing Ke F ilsafat: Metafisika, Jakarta: Dian Rakyat (cet. I th 1947)

1982 Perkembangan Sejarah Kebudayaan Indonesia Diiihat dari Jurusan Nilai2,
Jakarta: Dian Rakyat (cetakan pertama 1975)

1985 Seni Dan Sastera Di Tengah-tengah Pergolakan Masyarakat dan Kebudayaan,
Dian Rakyat, Jakarta

1986 Antropologi Baru, Jakarta: Dian Rakyat (cetakan pertama 1966 dalam bahasa ~
Inggris) _ '-

1986 Kelakuan Manusia di Tengah-tengah Alam Semesta, Jakarta: Dian Rakyat (cetakan
pertama dalam bahasa Jerman) ,

1988 Kebudayaan Sebagai Perjuangan, Perkenalan dengan Pemikiran S. Takdir
Alisjahbana, penyelenggara Ignas Kleiden dkk., Jakarta: Dian Rakyat

1988 Revolusi Masyarakat dan Kebudquézn di Indonesia, Jakarta: Dian Rakyat

(cetakan pertama 1961 dalam bahasa Inggris diterbitkan oleh Oxford University)

1991 Philosophy and The Future of Humanity, Jakarta: Dian Rakyat

192



III. Makalah/Majalah

Asikin Arif dkk., Spektrum STA, llmu dan Budaya No. 5, Februari 1992, th XIV

------- , Postmodemismé, Jurnal Filsqfat, th I no. 1, diterbitkan oleh Lembaga Studi
Filsafat dan UNAS |

Ignas Kleden, Strategi Kebudayaan, Prisma No. 3 th XIV, Maret 1987

------- , Kualitas Manusia: Tantangan Ilmu Sosial, Prisma No. 9, th XIII, 1984

S. Takdir Alisjahbana, Sejarah Kebudayaan Indonesia Dari Kebudayaan Asli ke
Kebudayaan Umat Manusia, makalah yang dipresentasikan- pada Kongres
Kebudayaan tanggal 29 Okt - 3 Nop 1991 di Jakarta

------- , Toward Reformation of Islamic Thought and Its Potential
Contribution to The New Emerging World, makalah, tanpa tahun.

------- , Modern Man and Religion, makalah, tanpa tahun.

------- ,Terlalu Halus, Itulah Kelemahan Kita, Prisma no. 11, 1984

------- , Kerja Lebih Keras dan Raih yang Terdepan, Prisma, 2 Februari
1991, him. 62-66

------- , Sambutan Terhadap Polemik Kebudayaan Dalam Kompas, Ilmu
Dan Budaya, th IX no. 3, Desember 1986

S , Usaha Pembangunan Desa Sebagai Usaha Kebudayaan, Ilmu
dan Budaya no. 4-5 th V, April-Juni 1983.

193



LAMPIRAN

-BEBERAPA KARYA
SUTAN TAKDIR ALISJAHBANA

I FIKSI

Anak Perawan Di Sarang Penyamun, Jakarta: Dian Rakyat, 1991, 112 h. (cet. Ke-12,
Cet. Ke-1 th 1940)

Dian Yang Tak Kunjung Padam, Jakarta: Dian Rakyat, 1986, 134 h.

Grotta Azzura, Kisah Chinta dan chita, Jakarta: Dian Rakyat, 1990, 651 h. (3 vol)

Kalah Dan Menang: Fajar Menyingsing di Bawah Mega Mendung Patahnya Pedang
Samurai (roman), Jakarta: Dian Rakyat, 486 h.

Kebangkitan Suatu Derama Mitos Tentang Bangkitnya Dunia Baru, Jakarta: Dian
Rakyat, 1984, 84 h.

Lagu Pemacu Ombak (kumpulan Sajak), Jakarta: Dian Rakyat, 1984, 37 h.

Laydr Terkembang, Jakarta: Balai Pustaka, 1990, 139 h. (cet. ke-20)

Perempuan Di Persimpangan Jalan (kumpulan sajak), Diterjemahkan ke dalam
Bahasa Inggris oleh Marie Virginia Mohr, Jakarta: Dian Rakyat, 1980, 40 h.

- Puisi Baru (dikumpulkan dan diuraikan oleh S. Takdir Alisjahbana), Jakarta: Dian
Rakyat, 1975, 168 h.

Sajak-sajak Dan Renungan, Jakarta: Dian Rakyat, 1987, 47 h.

Tak Putus Dirundung Malang, Jakarta: Dian Rakyat, 1990, 116 h.

Tebaran Mega, Jakarta: Dian Rakyat, 1984, 47 h.

194



II NON-FIKSI

Amir Hamzah Penyair Besar Antara Dua Zaman dan Uraian Nyanyi Sunyi, Jakarta: Dian
Rakyat, 1985, 50 h.

Antropologi Baru, Jakarta: Dian Rakyat, 1985 (cetakan pertama 1966 dalam bahasa
Inggris), xii + 345 h.

Apakah Batjaan Tjabul?, ditulis bersama HAMKA dan Gajus Siagian, Jakarta: Balai
Pustaka, 1957, viii + 91 h. _

Bahasa Indonesia dan Bahasa Daerah, Jakarta, Pustaka Rakyat, 1954, viii + 20 h.

Dari Perjuangan dan Pertumbuhan Bahasa Indonesia: kumpulan esai 1932 — 1957,
Jakarta: Dian Rakyat, 1988, 235 (cet. Ke-3, cet. Ke-1 th 1957)

Dasar-dasar Krisis Semesta dan Tanggung Jawab Kita: Kumpulan 13 Makalah (editor S.
Takdir Alisjahbana), Jakarta: Dian Rakyat, 1984, xvi + 287 h.
Dibacakan pada simposium Dasar-dasar Krisis Semesta dan Tanggung Jawab
Kita, Universitas Nasional 4 — 5 Juni 1983

Kebangkitan Puisi Baru Indonesia, Jakarta: Dian Rakyat, 1978, 126 h

Kebudayaan Sebagai Perjuangan, Perkenalan dengan Pemikiran S. Takdir

Alisjahbana, penyelenggara Ignas Kleden dkk., Jakarta: Dian Rakyat, 1988,
xxxiv + 202 h.

Kelakuan Manusia di Tengah-tengah Alam Semesta, Jakarta: Dian Rakyat, 1986 (cetakan
pertama th 1982 dalam bahasa Jerman), 47 h. ' : R

Pembimbing Ke Filsafat: Metafisika, Jakarta: Dian Rakyat, 1981 (cet. Ke-5, cet. Ke-1 -

Th 1947), 147 h.

Perkembangan Sejarah Kebudayaan Indonesia Dilihat dari Jurusan Nilai2,
Jakarta: Dian Rakyat 1982 (cetakan pertama 1975), 50 h.

Philosophy and The Future of Humanity, Jakarta: Dian Rakyat, 1991, 96 h.

Polemik Kebudayaan, editor Achdiat K.. Mihardja, Jakarta:. Pustaka Jaya 1977, (cetakan

 pertama th 1948), < < : ~
Puisi Lama, Jakarta, Dian Rakyat, 1975, 131 h.

195



Revolusi Masyarakat dan Kebudayaan di Indonesia, Jakarta: Dian Rakyat, 1988

(cetakan pertama 1961 dalam bahasa Inggris diterbitkan oleh Oxford University) |

xii + 255

Sedjarah Bahasa Indonesia, Jakarta: Pustaka Rakyat, 1956, viii + 21 h.

Seni Dan Sastera Di Tengah-tengah Pergolakan Masyarakat dan Kebudayaan,

Dian Rakyat, Jakarta, 1985, 175 h.

Socio-cultural creativity in the converging and restructuring process of the New
Emerging World, Jakarta: Dian Rakyat, 1983, 104 h. |

Tata Bahasa Baru Bahasa Indonesia, Jakarta: Dian Rakyat, 1973, xi + 97 h.

The Failure of Modern Linguistic: in the Face of Linguistic problems of the twentieth
Century, Kuala Lumpur: University of Malaya, 1965, 36 h. '

196





